
 

155 
 

Interpretasi Legenda Dadong Guliang  
dalam Karya Tari Rwa Bhineda 
Karmaphala 

EKSPRESI:  
Indonesian Art Journal 

14(2) 155-164 
©Author(s) 2025 

journal.isi.ac.id/index.php/ekspresi 
DOI: https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.15423  

 
Femasari Puan Maharani1 
Mentari Sas Putri1 

Lysandra Hari Kurniasari1 
Yurina Gusanti1 

 
Abstrak 
Penelitian penciptaan karya tari Rwa Bhineda Karmaphala ini terinspirasi dari legenda Dadong 
Guliang dari Bali, namun proses interpretasi serta penciptaannya belum terdokumentasi secara 
akademis. Penelitian penciptaan ini bertujuan untuk menganalisis proses adaptasi naratif folklor ke 
dalam karya koreografi dan pertunjukan, serta selanjutnya menciptakan satu karya tari kontemporer 
yang diinterpretasikan dari legenda Dadong Guliang. Penelitian penciptaan ini menggunakan 
pendekatan practice-based research dengan metode penciptaan melalui eksplorasi gerak, 
improvisasi, dan komposisi. Penelitian dilakukan secara kualitatif melalui observasi partisipan, 
wawancara mendalam dengan tim kreatif, dan dokumentasi audio-visual. Karya tari Rwa Bhineda 
Karmaphala yang yang dihasilkan, terstruktur dalam empat adegan simbolis menggunakan tiga 
strategi interpretasi utama yaitu transposisi naratif, simbolisasi gerak, dan kontekstualisasi sosio-
spiritual. Karya ini dinilai dapat mempertahankan basis filosofis legenda namun sekaligus dapat 
menghadirkan relevansi kontemporer terkait isu marginalisasi dan ketidakadilan gender. Penelitian 
penciptaan karya ini menunjukkan bahwa seni dapat berfungsi menjadi medium hermeneutis yang 
efektif dalam merevitalisasi warisan budaya. Karya ini diharapkan dapat berkontribusi pada 
pengembangan metodologi penciptaan berbasis riset dalam pendidikan seni. 
 
Kata kunci: penelitian penciptaan, interpretasi, legenda Dadong Guliang, tari kontemporer 
 
Abstract 
The Interpretation of the Dadong Guliang Legend in the Dance Work Rwa Bhineda Karmaphala.  
This creation research of the dance work Rwa Bhineda Karmaphala is inspired by the Dadong 
Guliang legend from Bali; however, its interpretation and creation processes have not been 
academically documented. This creation research aims to analyze the adaptation process of folklore 
narrative into choreographic and performative works, and subsequently create a contemporary dance 
piece interpreted from the Dadong Guliang legend. This study employs a practice-based research 
approach through movement exploration, improvisation, and composition methods. The research 
was conducted qualitatively via participant observation, in-depth interviews with the creative team, 
and audio-visual documentation. The resulting dance work, Rwa Bhineda Karmaphala, is structured 
into four symbolic episodes using three main interpretation strategies: narrative transposition, 
movement symbolization, and socio-spiritual contextualization. This work is considered capable of 
maintaining the philosophical foundation of the legend while also presenting contemporary relevance 
regarding issues of marginalization and gender injustice. This creation research demonstrates that 
art can function as an effective hermeneutic medium for revitalizing cultural heritage. It is hoped that 
this work can contribute to the development of research-based creation methodologies in arts 
education. 
 
Keywords: creation research, interpretation, Dadong Guliang legend, contemporary dance

                                                           
1 Program Studi Pendidikan Seni Tari dan Musik, Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang  
Korespondensi: Jl. Semarang No.5, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang, Provinsi Jawa Timur. Email: 
femasari.puan.2202526@students.um.ac.id  

https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.15423
mailto:femasari.puan.2202526@students.um.ac.id


156 
 

Pendahuluan  

Sebagai bentuk narasi kolektif, 
legenda bukan hanya memuat cerita 
rakyat yang berkembang di masyarakat 
dan diwariskan secara turun-temurun 
melalui tradisi lisan. Di samping memiliki 
peran dan nilai bagi lanskap hiburan dan 
pariwisata, legenda sarat dengan nilai-nilai 
budaya dan sejarah yang penting untuk 
dipreservasi.  Kehadirannya  juga turut 
membentuk identitas suatu komunitas 
(Danandjaja, 2002). Di Bali, legenda 
merupakan bagian penting dari kehidupan 
masyarakat dan menjadi salah satu cara 
pewarisan nilai-nilai budaya serta kearifan 
lokal. Hampir setiap daerah di Bali memiliki 
cerita legenda yang diwariskan secara 
turun-temurun. Misalnya, legenda 
Jayaprana dan Layonsari dari Bali Utara 
yang mengisahkan cinta sejati dan 
pengkhianatan; legenda Ni Diah Tantri dari 
wilayah Kerajaan Bedahulu yang 
menggambarkan kecerdikan seorang 
wanita dalam menghadapi ancaman raja; 
legenda Calonarang yang tersebar di 
berbagai wilayah Bali dan mengandung 
unsur magis serta ajaran moral; hingga 
legenda Barong dan Rangda yang 
menggambarkan dualisme antara 
kekuatan baik dan jahat dalam kosmologi 
Hindu Bali. 

Dari sekian banyak contoh 
tersebut, salah satu legenda yang turut 
memposisikan diri sebagai warisan yang 
penting untuk dikaji adalah Dadong 
Guliang yang berkembang di Desa Akah, 
Klungkung. Legenda ini tidak hanya 
mengandung kisah yang menarik, tetapi 
juga memiliki keterkaitan erat dengan 
struktur sosial, sistem kepercayaan, dan 
praktik budaya masyarakat setempat. 
 Pemilihan Bali, khususnya legenda 
Dadong Guliang, sebagai objek kajian 
didasarkan pada alasan bahwa Bali 
menjadi salah satu wilayah yang memiliki 
sistem budaya yang hidup dan terpelihara 
dengan baik, di mana legenda-legenda 

lokal masih menjadi bagian dari praktik 
kehidupan sehari-hari. Legenda-legenda 
ini tidak berdiri sendiri sebagai cerita, 
tetapi menyatu dalam ritus keagamaan, 
penamaan tempat, dan struktur 
masyarakat. Kajian terhadap legenda 
Dadong Guliang memberikan pemahaman 
yang lebih mendalam mengenai 
bagaimana masyarakat Bali menjaga, 
menginternalisasi, dan mereproduksi nilai-
nilai leluhur dalam bentuk narasi lisan yang 
terus hidup lintas generasi. Legenda ini 
mengisahkan sosok perempuan sakti yang 
dikenal memiliki ilmu hitam dan 
kemoksaannya, serta diyakini membawa 
dampak besar terhadap sejarah dan 
dinamika sosial masyarakat setempat. 
 Penulis melihat fenomena masih 
kuatnya kepercayaan masyarakat 
terhadap kisah Dadong Guliang. Legenda 
ini tidak sekadar dipandang sebagai cerita 
rakyat, melainkan juga dianggap memiliki 
dimensi spiritual dan pengaruh nyata 
dalam kehidupan sosial, budaya, bahkan 
tata ruang desa. Legenda ini telah 
menginspirasi berbagai bentuk ekspresi 
seni, salah satunya melalui karya tari Rwa 
Bhineda Karmaphala yang mencoba 
menginterpretasikan kisah dan makna di 
balik legenda tersebut. Saat ini, belum 
terdapat penelitian tentang legenda 
Dadong Guliang dalam bentuk seni 
pertunjukan. Penulis berpandangan bahwa 
legenda memiliki kesempatan untuk 
membuka ruang tafsir baru melalui praktik 
seni pertunjukan kontemporer. Seni 
pertunjukan menjadi medium untuk 
merumuskan dan merundingkan kembali 
nilai-nilai budaya dan spiritualitas yang 
terus dinegosiasikan.  

Legenda Dadong Guliang 
merupakan salah satu kisah urban legend 
yang sangat dikenal di Desa Akah, 
Klungkung, Bali. Sosok Dadong Guliang 
digambarkan sebagai nenek sakti yang 
menguasai ilmu hitam dan kemoksaan, 
sehingga menimbulkan ketakutan, 



157 
 

penghormatan, sekaligus misteri yang 
melekat kuat dalam ingatan kolektif 
masyarakat setempat. Kisah ini tidak hanya 
menjadi bagian dari cerita rakyat, tetapi 
juga memengaruhi sejarah sosial, tata 
ruang, dan praktik budaya masyarakat 
Desa Akah, seperti pemindahan desa dan 
pura akibat peristiwa grubug yang diyakini 
berkaitan dengan kekuatan Dadong 
Guliang (Ariani, 2024). 

Proses interpretasi legenda 
Dadong Guliang diwujudkan dalam karya 
tari Rwa Bhineda Karmaphala dan nilai-
nilai budaya apa saja yang 
direpresentasikan melalui pertunjukan 
tersebut. Selain itu, penelitian ini juga 
menyoroti peran karya tari dalam 
pelestarian dan revitalisasi cerita rakyat di 
tengah masyarakat Bali yang semakin 
modern. Penelitian ini penting dilakukan 
mengingat seni pertunjukan Bali, 
khususnya tari, sejak masa Bali Kuna telah 
berakar pada mitos dan legenda lokal yang 
diolah menjadi gerak penuh makna, 
penghayatan, serta nilai estetika yang khas 
melalui konsep wiraga, wirasa, dan wirama 
(Dibia, 2020). 

Transformasi cerita rakyat ke 
dalam seni pertunjukan mampu 
memperkuat identitas budaya dan 
meningkatkan apresiasi masyarakat 
terhadap warisan leluhur (Suryani, 2018). 
Putra & Dewi (2020) mengkaji interpretasi 
cerita rakyat Bali dalam seni pertunjukan 
kontemporer, namun belum secara 
spesifik membahas legenda Dadong 
Guliang. Astuti (2019) menegaskan peran 
tari dalam pelestarian cerita rakyat di Bali, 
tetapi belum menyoroti aspek interpretasi 
narasi mistis ke dalam bentuk tari lokal. 
Dengan demikian, penelitian ini memiliki 
kebaruan dalam mengkaji secara khusus 
proses interpretasi legenda Dadong 
Guliang dalam karya tari Rwa Bhineda 
Karmaphala, beserta implikasinya 
terhadap pelestarian budaya dan 
penguatan identitas masyarakat Desa 

Akah. Penelitian ini bertujuan 
mendeskripsikan proses kreatif 
interpretasi legenda Dadong Guliang 
dalam tari Rwa Bhineda Karmaphala, 
menganalisis nilai-nilai budaya yang 
terkandung, serta mengevaluasi 
kontribusinya dalam pelestarian seni dan 
budaya lokal. 

 

Landasan Teori 
Karya tari Rwa Bhineda 

Karmaphala merupakan hasil alih wahana 
dari legenda Dadong Guliang ke dalam 
bentuk seni pertunjukan kontemporer. 
Lebih dari sekedar pelestarian cerita 
rakyat, karya ini menawarkan ruang 
interpretasi baru melalui pengolahan 
simbol visual, dramatik, dan emosi yang 
kuat. Dengan merujuk pada hermeneutika 
sebagai teori pemaknaan, proses alih 
wahana ini dapat dipahami sebagai 
pertemuan antara horizon makna 
tradisional (teks legenda) dan horizon 
pemahaman kontemporer (penonton 
masa kini). Sebagaimana dijelaskan, 
makna tidak bersifat statis melainkan lahir 
melalui dialog antara teks dan pembaca 
atau penonton (Gadamer, 2004, p. 30). 
Sosok Dadong Guliang dalam karya ini 
direpresentasikan bukan sekadar sebagai 
figur mitologis, tetapi sebagai simbol dari 
perempuan yang mengalami penindasan 
sosial. Representasi ini membuka ruang 
tafsir baru, di mana legenda lama 
dimaknai kembali dalam konteks 
ketidakadilan gender masa kini. Melalui 
pendekatan dramaturgi, karya ini 
menunjukkan bagaimana struktur 
pertunjukan, ekspresi tubuh, dan 
pengolahan ruang dramatik dimanfaatkan 
untuk menyampaikan pesan sosial secara 
simbolik dan emosional. Konflik sosial 
yang divisualkan dalam bentuk 
pertarungan kolektif menegaskan bahwa 
perubahan sosial tidak lahir dari individu 
semata, melainkan hasil dinamika kolektif 
masyarakat. 



158 
 

 Adegan-adegan simbolik seperti 
penghilangan tokoh utama dan 
"kesaksian alam" menjadi perangkat 
dramatik yang mengartikulasikan pesan 
moral bahwa kebenaran tak dapat 
ditutupi selamanya. Ini adalah bentuk 
dramatization of meaning yang khas 
dalam dramaturgi yakni ketika makna 
tidak hanya diucapkan, tetapi 
dimanifestasikan melalui peristiwa 
panggung. Kekuatan karya ini terletak 
pada kesederhanaan simbol yang 
menjembatani makna tradisional ke 
dalam konteks kekinian. Dengan begitu, 
Rwa Bhineda Karmaphala bukan hanya 
sebuah karya seni tari, tetapi merupakan 
proses hermeneutis di mana tradisi 
ditafsir ulang dan disuarakan kembali 
dalam format artistik yang lebih mudah 
dipahami oleh generasi muda. Ini menjadi 
ruang refleksi budaya yang tidak hanya 
menghubungkan masa lalu dan masa kini, 
tetapi juga mengajak penonton berdialog 
dengan nilai-nilai yang terkandung di 
dalamnya. Dengan menggunakan teori 
hermeneutika dan dramaturgi, karya ini 
dapat dibaca sebagai representasi 
perubahan bentuk (alih wahana) sekaligus 
perubahan makna (reinterpretasi). Hal itu 
tidak lagi sekadar menyampaikan ulang 
legenda, tetapi menawarkan tafsir baru 
yang relevan secara sosial, emosional, dan 
estetis bagi masyarakat kontemporer 
(Hutcheon, 2006). 
 

Metode dan Data 
Penelitian ini adalah penelitian 

penciptaan karya seni (artistic research / 
practice based research), dengan desain 
studi kasus intrinsik yang berfokus pada 
proses penciptaan karya tari berjudul Rwa 
Bhineda Karmaphala. Peneliti bertindak 
sebagai pencipta karya sekaligus peneliti 
(artist-researcheri) yang terlibat langsung 
dalam seluruh proses penelitian, dan 
proses kreatif mulai dari interpretasi, 

eksplorasi konseptual, hingga 
pementasan.  

Proses penelitian penciptaan 
berlangsung selama empat bulan 
(Februari–Mei 2025), mencakup fase pra-
produksi, produksi, dan pasca-produksi. 
Subjek penelitian penciptaan terdiri dari 
tim kreatif pencipta karya yang 
melibatkan 8 orang (2 koreografer utama 
dan 6 penari inti). Subjek dipilih secara 
purposive berdasarkan keterlibatan 
langsung dan kontribusi substantif dalam 
proses penciptaan karya. Gedung Graha 
Tirta, Kota Malang, dipilih menjadi lokasi 
pementasan utama, serta di studio latihan 
yang digunakan selama proses 
penciptaan. 

Adapun prosedur dan teknik 
penciptaan dilakukan dengan tahapan 
eksplorasi – improvisasi – komposisi – 
refleksi yang terstruktur dalam tiga tahap 
utama. Pertama adalah tahap Eksplorasi 
Konseptual, yaitu proses studi literatur 
legenda Dadong Guliang, observasi 
lapangan ke Desa Akah (Klungkung), dan 
wawancara dengan tetua adat untuk 
memahami konteks budaya dan nilai-nilai 
filosofis legenda. Kedua adalah tahap 
eksplorasi gerak dan improvisasi, yaitu 
proses pengembangan materi gerak 
melalui teknik body mapping, emotional 
recall, dan improvisasi berbasis narasi 
legenda. Eksplorasi dilakukan secara 
interpretasi kelompok untuk menemukan 
bahasa gerak yang representatif. Ketiga 
adalah tahapan komposisi dan 
penyutradaraan, yaitu proses penyusunan 
struktur koreografi ke dalam empat 
adegan simbolis, merancang tata cahaya, 
musik, kostum, dan properti pendukung 
yang konsisten dengan konsep 
interpretasi legenda. 

Studi dokumentasi dilakukan 
terhadap naskah, foto, dan video 
pementasan untuk memperkuat data hasil 
observasi dan wawancara (Ruroh, 2025). 
Analisis dilakukan secara induktif, dengan 



159 
 

menafsirkan data lapangan berdasarkan  
teori-teori  tari,  folklor,  dan budaya yang 
relevan. Untuk menjaga validitas data, 
peneliti melakukan triangulasi sumber dan 
teknik, yaitu membandingkan hasil 
observasi, wawancara, dan dokumentasi 
secara sistematis. Dengan metode ini, 
diharapkan penelitian dapat direplikasi 
atau diverifikasi oleh peneliti lain yang 
ingin mengkaji interpretasi legenda ke 
dalam karya seni pertunjukan berbasis 
budaya lokal (Aripin, 2013). 

 
Hasil dan Pembahasan  

Rwa Bhineda Karmaphala telah 
mengalami adaptasi ke dalam format 
pertunjukan modern namun tetap 
mempertahankan pada akar kisah aslinya, 
yakni legenda Dadong Guliang. Perubahan 
yang terjadi lebih bersifat pada metode 
penyampaian, bukan pada nilai-nilai atau 
alur naratif. Hal ini menunjukkan upaya 
pencipta tari untuk menjaga warisan 
budaya tetap relevan dengan 
perkembangan zaman tanpa kehilangan 
esensinya. Rwa Bhineda Karmaphala 
sebagai karya pertunjukan modern 
merupakan bentuk adaptasi dari legenda 
Dadong Guliang yang telah lama hidup 
dalam tradisi lisan masyarakat Bali, 
khususnya di Desa Akah, Klungkung. Meski 
dikemas dalam bentuk tari kontemporer, 
pertunjukan ini tetap mengacu pada akar 
kisah aslinya. Adaptasi lebih banyak terjadi 
pada bentuk penyajian visual, musik, dan 
gerak, bukan pada substansi nilai atau alur 
naratif. 
 Menurut penuturan salah satu 
narasumber, yakni koreografer yang 
terlibat dalam penciptsaan pertunjukan 
ini, adaptasi tersebut dilakukan dengan 
sangat hati-hati. Ia menyampaikan bahwa 
tujuan utama bukan mengubah cerita, 
melainkan menjembatani cerita tersebut 
agar dapat dipahami dan dinikmati oleh 
generasi sekarang. Koreografer tersebut 
menjelaskan bahwa penggunaan elemen 

modern seperti tata cahaya, musik digital, 
dan eksplorasi gerak hanya sebagai 
medium, sedangkan pesan moral tentang 
rwa bhineda (dualitas hidup) dan 
karmaphala (hukum sebab-akibat) tetap 
menjadi inti dari pertunjukan. 
 Salah satu penari utama juga 
mengungkapkan bahwa selama proses 
latihan, mereka didorong untuk 
memahami konteks cerita dan makna 
spiritual dari setiap gerakan. Ia 
menyatakan bahwa menjaga esensi cerita 
menjadi prioritas, sehingga meskipun ada 
pembaruan dari segi bentuk, pertunjukan 
ini tetap terasa “Bali”. Hal ini menunjukkan 
bahwa proses adaptasi dalam Rwa Bhineda 
Karmaphala bukan semata-mata 
perubahan estetika, tetapi merupakan 
strategi pelestarian budaya agar legenda 
seperti Dadong Guliang tetap relevan dan 
hidup dalam kesadaran budaya 
masyarakat masa kini.  
 Aspek visual diperkuat dengan 
memperdalam ekspresi emosional, dan 
menyederhanakan simbolisme agar lebih 
mudah dipahami oleh generasi muda, Rwa 
Bhineda Karmaphala berhasil 
menjembatani masa lalu dan masa kini. 
Pada akhirnya, Rwa Bhineda Karmaphala 
tidak hanya menyajikan tentang cerita 
rakyat ataupun bentuk seni pertunjukan 
semata, akan tetapi juga berfungsi sebagai 
media pelestarian budaya, ruang edukasi, 
sekaligus simbol perlawanan terhadap 
berbagai bentuk penindasan, terutama 
terhadap perempuan (Yulianti, 2024). Di 
tengah derasnya arus globalisasi, 
pertunjukan ini menjadi pengingat bahwa 
seni tradisional tetap memiliki daya hidup 
yang kuat, selama diolah dengan 
sensitivitas, kreativitas, dan keberanian 
untuk berinovasi. 

Tarian ini merepresentasikan 
perjalanan hidup Dadong Guliang. 
Legenda Dadong Guliang berasal dari 
penggabungan kata  dadong  yang  berarti  
“nenek‟  atau “perempuan tua‟ dan 



160 
 

guliang yang merupakan nama sebuah 
daerah di Bali. Maka dari itu, Dadong  
Guliang  dapat  dimaknai  sebagai “nenek 
dari Guliang‟. Sosok ini dikenal sebagai 
seorang nenek sakti yang berasal dari 
daerah Guliang, Kabupaten Bangli.  
 Menurut cerita yang berkembang, 
hingga kini makam Dadong Guliang masih 
bisa dijumpai di daerah Akah dan dianggap 
keramat oleh masyarakat setempat 
(Aqsoliafitrosah & Savitri, 2021). Dadong 
Guliang dikenal sebagai seorang 
perempuan sakti yang memiliki ilmu 
kamoksan, ilmu tinggi yang memungkinkan 
melepas jiwa dan raga. Dengan demikian 
keberadaannya ditolak oleh masyarakat 
desa tersebut. Dadong Guliang pun 
memutuskan untuk meninggalkan desa itu 
dan menetap di Desa Akah, Dusun Hyang 
Api. Dahulu Desa Akah berada di wilayah 
Tempek Pekarangan Uma Dalem (saat ini 
menjadi Dusun Hyang Api). Namun, 
kehadiran Dadong Guliang di Desa Akah 
justru menimbulkan keresahan baru. 
Awalnya, desa tersebut dikenal sebagai 
tempat yang aman, damai, dan tentram. 
Namun, sejak kedatangannya, situasi 
berubah drastis. 

Dikisahkan bahwa Dadong Guliang 
menggunakan kesaktiannya untuk 
menyebar ilmu hitam yang membuat 
masyarakat takut dan terganggu. Ia bahkan 
mampu menaklukkan para tokoh penting 
desa dengan kekuatannya. Warga yang 
ketakutan kemudian melapor kepada Raja 
Klungkung atas kegelisahan mereka. 
Musibah demi musibah pun datang, mulai 
dari wabah penyakit hingga kematian 
warga secara misterius, yang disebut 
sebagai Grubug atau penyakit maut. 
Karena situasi semakin tak terkendali, 
akhirnya Raja Klungkung mengambil 
keputusan besar dengan memindahkan 
seluruh masyarakat beserta Pura Dalem 
dari Desa Akah ke tempat lain demi 
menjaga keselamatan rakyatnya. 
 Dalam alur dramatiknya, karya ini 

menampilkan kekacauan sosial dan 
ketakutan warga sebagai akibat dari 
kehadiran sosok sakti yang dianggap 
membawa kehancuran. Istilah Grubug 
yang digunakan pada karya ini memiliki 
makna yang kuat dalam budaya Bali. 
Grubug merujuk pada sebuah bencana 
besar atau wabah penyakit mematikan 
yang menyerang suatu wilayah dan 
menyebabkan kematian massal. Dalam 
konteks tradisional dan mitologis, kata ini 
sering dikaitkan dengan peristiwa luar 
biasa yang dianggap sebagai bentuk murka 
alam atau konsekuensi dari 
ketidakseimbangan spiritual, sosial, atau 
moral dalam Masyarakat (Watra, 2020). 
 Rwa Bhineda Karmaphala memuat 
sebuah makna yang membentuk alur dan 
pesan tertentu yang disajikan melalui 
sinopsis karya. Di tepi sunyi desa, seorang 
perempuan renta menjadi kambing hitam 
oleh ketakutan yang tak bermakna. Ia 
dituduh menyulam gelap di balik doanya. 
Namun ketika langkahnya hilang, alam 
bersaksi bahwa fitnah tak mampu menipu 
semesta. Desa yang menamparnya ke 
dalam sepi justru dirundung malam 
panjang tanpa mimpi. Hal ini 
menggambarkan sebuah kisah tragis yang 
berlangsung di sebuah desa yang sunyi. Di 
pinggiran desa tersebut, hidup seorang 
perempuan tua yang menjalani hari-
harinya dalam kesendirian. Namun, 
ketenangan yang ia miliki terusik ketika 
masyarakat mulai mencurigainya dan 
menjadikannya kambing hitam atas 
berbagai hal buruk yang terjadi. Ketakutan 
warga yang tak berdasar mungkin karena 
ketidaktahuan, prasangka, atau sekadar 
keengganan untuk memahami yang 
berbeda membuat mereka menuduh sang 
perempuan menyimpan niat jahat di balik 
doa-doanya. Tuduhan "menyulam gelap" 
menjadi simbol fitnah bahwa di balik 
kebaikan dan doa- doanya, tersembunyi 
niat jahat atau ilmu hitam. Padahal, yang 
dilakukan sang perempuan tak lebih dari 



161 
 

bentuk pengabdian spiritual dan kesunyian 
hidupnya sendiri. Perlahan-lahan, 
masyarakat mendorongnya menjauh, 
menamparnya secara sosial ke dalam 
ruang kesepian dan keterasingan. Sampai 
suatu hari, langkahnya hilang ia pergi, 
menghilang, dan saat itulah alam mulai 
bersuara. Peristiwa-peristiwa yang 
menyusul kepergiannya menjadi saksi 
bahwa perempuan itu tidak bersalah, 
bahwa fitnah yang dilontarkan kepadanya 
tidak bisa menipu semesta yang lebih luas 
dan adil daripada hukum manusia. Pada 
akhirnya, desa yang telah menghakiminya 
harus menanggung akibatnya. Mereka 
hidup dalam kegelapan yang panjang, 
digambarkan sebagai “malam tanpa 
mimpi” keadaan yang penuh penyesalan, 
kehilangan harapan, dan hampa makna. 
Sinopsis ini menyuarakan kritik sosial yang 
dalam tentang bagaimana masyarakat 
kerap menindas yang lemah dan menolak 
memahami yang tidak mereka kenali, serta 
bagaimana kebenaran akan tetap hidup 
meski disembunyikan oleh fitnah dan 
ketakutan. 
 Menurut Sekar dan delapan lainnya 
sebagai koreografer secara langsung 
menjelaskan bahwa, Interpretasi terhadap 
legenda Dadong Guliang dalam karya tari 
Rwa Bhineda Karmaphala dapat dibaca 
melalui struktur naratif yang dibagi ke 
dalam empat segmen dramatik utama, 
yang masing-masing menyampaikan 
dimensi emosional, sosial, dan spiritual 
dari cerita tersebut. Kajian terhadap 
pertunjukan ini mengungkap bahwa 
pengolahan dramatik dilakukan tidak 
sekadar sebagai ekspresi estetis, 
melainkan sebagai bentuk artikulasi nilai-
nilai budaya dan konflik psikososial yang 
melekat dalam legenda lokal.  

Sebagai bentuk realiasi alih wahana 
legenda ke dalam seni pertunjukan dalam 
wujud yang konkrit, penulis yang juga 
berperan sebagai koreografer telah 
menampilkan hasil karya tari dalam 

sebuah pertunjukan yang berlangsung di 
Gedung Graha Tirta yang berlokasi di Kota 
Malang. Pertunjukan ini diselenggarakan 
pada hari Rabu, 28 Mei 2025. Bagian 
pembabakan maupun alur pertunjukan 
dari tiap adegan akan dipaparkan lebih 
lanjut disertai dengan dokumentasi.  

Menurut penulis yakni Fema dan 
Tharisa yang juga menjadi tim koreografer, 
pertunjukan pada adegan pertama 
menghadirkan kilas balik yang emosi 
amarah dari sosok Dadong Guliang. Secara 
semiotik, penggunaan gerakan yang penuh 
tekanan, ekspresi wajah yang tegang, dan 
gestur tubuh yang tajam menjadi 
representasi visual dari ledakan batin dan 
trauma masa lalu.  
 
Gambar 1 
Adegan 1 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala 

 
 
Penekanan pada bentuk gerak 

seperti cengkeraman tangan, langkah 
menghentak, serta putaran kepala yang 
cepat menjadi simbol dari ketegangan 
internal yang merefleksikan konflik antara 
individu dan masyarakat. Adegan ini tidak 
hanya membangun ketegangan dramatik, 
tetapi juga memperkenalkan tema utama 
pertunjukan: konflik sosial yang berakar 
pada luka sejarah dan marginalisasi. 

Peralihan suasana terjadi dalam 
adegan kedua yang menggambarkan 
kehidupan sosial masyarakat Bali yang 
damai dan bersahaja. Dalam konteks kajian 
budaya, bagian ini memperlihatkan 
dimensi keseharian komunitas agraris Bali 
dengan aktivitas seperti membawa banten 



162 
 

dan berinteraksi dengan alam sekitar. 
Gerakan menjadi lebih lentur dan 
ekspresif, memperlihatkan hubungan 
harmonis antara manusia, alam, dan 
spiritualitas.  
 
Gambar 2 
Adegan 2 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala 

 
 
Nilai-nilai gotong royong, 

keseimbangan hidup, dan tradisi komunal 
menjadi inti representasi dalam segmen 
ini, ujar Riza dan Risma. Unsur jenaka yang 
muncul melalui tari ngibing tidak sekadar 
menjadi elemen hiburan, melainkan 
menjadi medium kritik sosial yang khas 
dalam pertunjukan tradisional Bali, di 
mana humor digunakan sebagai sarana 
penyampaian pesan secara tidak langsung 
kepada masyarakat (Mahendra, 2023). 

Pada adegan ketiga, Mentari dan 
Lysandra menjelaskan bahwa kajian 
simbolik terhadap figur Dadong sebagai 
pemangku spiritual memperlihatkan 
perubahan suasana menjadi sakral dan 
kontemplatif. Penampilan tokoh Dadong 
yang melakukan ritual dengan penuh 
kekhusyukan merepresentasikan otoritas 
spiritual dan kebijaksanaan lokal.  

Dalam kerangka interpretasi 
budaya, tokoh ini bisa dilihat sebagai 
simbol perempuan tua dalam posisi dukun, 
pemangku, atau penjaga nilai adat, yang 
menjadi pusat spiritualitas desa. Di sisi lain, 
kemunculan unsur gerakan yang 
merepresentasikan masyarakat yang 
bergosip dan berprasangka menegaskan 
adanya ketegangan sosial akibat 

kesenjangan pemahaman dan nilai. Ini 
menggambarkan dinamika sosial yang 
kompleks antara tradisi dan perubahan, 
antara kearifan lokal dan penghakiman 
kolektif (Arimbawa & Putra, 2023). 
 
Gambar 3 
Adegan 3 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala 

 
 

Puncak dramatik dari pertunjukan 
terjadi pada adegan keempat, yang 
menampilkan intensitas konflik secara 
simbolik. Sekar, Wening dan Yolanda 
sebagai koreografer secara langsung 
merangkai gerakan penari dapat bergerak 
dalam formasi yang menyerupai 
pertarungan, dengan gestur saling 
menyerang dan menangkis yang mewakili 
konflik antara individu dan komunitas, 
serta perjuangan antara kebenaran dan 
tekanan sosial. Gerakan yang semakin 
dinamis, agresif, dan ritmis membangun 
ketegangan kolektif yang mencapai 
puncaknya ketika tokoh Dadong berdiri di 
tengah panggung dengan gestur tangan 
terbuka ke langit, tubuh bergetar, dan 
ekspresi wajah yang memadukan 
kesedihan serta kemarahan. Dalam 
konteks hermeneutik pertunjukan, 
momen ini menjadi penanda simbolik dari 
pergulatan batin antara nilai luhur dan 
stigma sosial, antara spiritualitas dan 
keterasingan (Wardana, 2021). 

Dengan demikian, kajian terhadap 
tari Rwa Bhineda Karmaphala 
menunjukkan bahwa karya ini tidak 
sekadar mentransformasikan legenda ke 
dalam bentuk tari kontemporer, tetapi 



163 
 

juga menjadi ruang reflektif untuk 
membaca ulang dinamika sosial, spiritual, 
dan kultural yang terkandung dalam 
legenda Dadong Guliang. Melalui 
pendekatan dramatik yang terstruktur, 
pertunjukan ini menyajikan narasi 
emosional yang kuat sekaligus komentar 
budaya yang kritis, menjadikan 
pertunjukan tari sebagai wahana dialog 
antara masa lalu dan masa kini dalam 
bingkai kebudayaan Bali. 
 
Gambar 4 
Adegan 4 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala  

 
 

Selain menjadi pertunjukan yang 
kuat secara emosional dan estetis, Rwa 
Bhineda Karmaphala juga menunjukkan 
bagaimana narasi dibentuk secara kolektif. 
Interaksi antar penari dalam adegan 
pertarungan tidak hanya menggambarkan 
aksi individu, tetapi menunjukkan sinergi 
sosial yang kompleks. Setiap gerakan yang 
dilakukan satu penari akan memengaruhi 
respons penari lainnya, menciptakan alur 
yang saling menyambung seperti jaringan 
kehidupan nyata. Pertunjukan ini 
memperlihatkan bahwa konflik dan 
resolusi bukan hanya hasil dari tindakan 
seorang tokoh, tetapi juga hasil dari 
dinamika kolektif sebuah refleksi dari 
kehidupan milik masyarakat yang 
sesungguhnya. 

 

Simpulan  
Simpulan dari penelitian ini 

menunjukkan bahwa interpretasi legenda 

Dadong Guliang dalam karya tari Rwa 
Bhineda Karmaphala mampu 
merepresentasikan perjalanan batin, 
konflik sosial, serta nilai-nilai budaya yang 
hidup dalam masyarakat Desa Akah secara 
mendalam dan puitis. Melalui struktur 
dramatik yang dibangun dalam empat 
adegan utama, tari ini tidak hanya 
menampilkan kisah mistis tentang sosok 
Dadong Guliang, tetapi juga mengangkat 
isu-isu sosial seperti ketidakadilan, 
pengucilan, dan ketakutan kolektif yang 
dialami masyarakat. Gerak, ekspresi, serta 
unsur musikal dalam tari Rwa Bhineda 
Karmaphala menjadi media efektif untuk 
menyampaikan pesan-pesan simbolik, 
spiritual, dan refleksi atas dinamika 
hubungan manusia dengan kekuatan 
supranatural serta lingkungan sosialnya. 
Karya tari ini berperan penting dalam 
pelestarian cerita rakyat, penguatan 
identitas budaya lokal, serta revitalisasi 
nilai-nilai kearifan tradisional di tengah 
perubahan zaman. Dengan demikian, 
interpretasi legenda Dadong Guliang 
melalui seni pertunjukan tari tidak hanya 
menjaga eksistensi warisan budaya, tetapi 
juga memberi ruang bagi masyarakat 
untuk terus merefleksikan dan 
menegosiasikan makna-makna baru dalam 
kehidupan mereka. 

Namun demikian, penelitian 
penciptaan karya seni ini memiliki 
beberapa keterbatasan. Pertama, 
penelitian penciptaan ini kurang 
melibatkan penonton secara langsung 
sebagai salah satu sumber data sekaligus 
responden aktif sehingga analisis dampak 
karya atau resepsi terhadap audiens secara 
luas menjadi kurang tergali. Kedua, 
penelitian penciptaan ini lebih berfokus 
pada aspek interpretasi naratif dan 
simbolis sedangkan analisis pada unsur 
seperti elemen musikal, tata cahaya, tata 
rias dan unsur pelengkap lain secara teknis 
kurang mendapat porsi yang cukup. Ketiga, 
konteks sosio-historis legenda Dadong 



164 
 

Guliang di Desa Akah menjadi belum 
sepenuhnya dapat terwakili hanya melalui 
satu bentuk adaptasi pertunjukan saja. 
Dengan demikian pada penelitian 
penciptaan berikutnya disarankan untuk 
dapat melakukan studi komparasi pada 
beberapa karya seni yang mengadaptasi 
legenda Dadong Guliang. Komparasi karya 
maupun proses kreatif dari karya adaptasi 
legenda Dadong Guliang dapat 
memberikan pemahaman yang lebih luas 
tentang strategi adaptasi dan interpretasi 
dalam seni pertunjukan. Penelitian 
selanjutnya juga diharapkan dapat 
mengintegarsikan studi resepsi yang lebih 
sistematis untuk memahami persepsi, 
pemaknaan, dan dampak emosional 
maupun sosial karya yang diciptakan pada 
masyarakat. Selanjutnya, perlu kolaborasi 
interdisipliner baik dengan antropolog, 
sejarawan, maupun ahli folklor untuk 
memperkaya penelitian serta memastikan 
akurasi kontekstualitas dan etnografis 
dalam proses interpretasi dan penciptaan 
karya.  
 
 

Daftar Pustaka 
Aqsoliafitrosah, R., & Savitri, A. D. (2021). 

Refleksi Budaya Masyarakat Hindu 
Bali: Kajian Etnolinguistik. 
https://ejournal.unesa.ac.id/index.ph
p/jurnal-sapala/article/view/43253 

Ariani, N. W. S. (2024). Mengenal Dadong 
Guliang, urban legend penganut ilmu 
hitam di Bali. 
https://www.detik.com/bali/budaya/
d- 7342857/mengenal-dadong-
guliang-urban- legend-penganut-
ilmu-hitam-di-bali 

Arimbawa, I. G. N., & Putra, I. M. A. 
(2023). Transformasi Legenda dalam 
Seni Pertunjukan Bali Kontemporer. 
Pustaka Laras. 

Astuti, I. K. (2019). Peran tari dalam 
pelestarian cerita rakyat di Bali. 
Universitas Udayana. 

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia: 
Ilmu gosip, dongeng, dan lain-lain. 
Pustaka Utama Grafiti. 

Dibia, I. W. (2020). Filsafat tari dalam 
kebudayaan Bali. Widyadari: Jurnal 
Seni Dan Budaya, 2(10), 105–120. 

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and Method 
(2nd ed.). London: Continuum. 

Hutcheon, L. (2006). A Theory of 
Adaptation. Great Britain by 
Routledge. 

Mahendra, I. G. N. (2023). Humor dalam 
Seni Pertunjukan Bali: Sebuah 
Tinjauan Sosial. Bali Cultural Review, 
3(11), 90–104. 

Putra, I. G. A. M., & Dewi, N. K. S. (2020). 
Interpretasi cerita rakyat Bali dalam 
seni pertunjukan kontemporer. 
Jurnal Seni Pertunjukan Indonesia, 
1(5), 15–30. 

Suryani, N. P. (2018). Transformasi 
legenda lokal dalam karya tari 
Tradisional Bali. Institut Seni 
Indonesia Denpasar. 

Wardana, I. B. (2021). Kolektivitas dalam 
Tari Bali: Kajian Interaksi 
Antarpenari. Jurnal Kajian Tari, 2(5), 
110–123. 

Watra, W. (2020). Preventif Wabah Covid- 
19 Saat Nyepi Di Bali: Kajian 
Perspektif Agama Hindu. 

Yulianti, N. K. (2024). Seni Pertunjukan 
Sebagai Perlawanan Simbolik. 
Lembaga Studi Seni Dan Gender. 

 


