EKSPRESI:
Indonesian Art Journal

Interpretasi Legenda Dadong Guliang

dalam Karya Tari Rwa Bhineda o e
journal.isi.ac.id/index.php/ekspresi
Karmaphala DOI: https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.15423

Femasari Puan Maharanit Lysandra Hari Kurniasari:
Mentari Sas Putri! Yurina Gusanti!

Abstrak

Penelitian penciptaan karya tari Rwa Bhineda Karmaphala ini terinspirasi dari legenda Dadong
Guliang dari Bali, namun proses interpretasi serta penciptaannya belum terdokumentasi secara
akademis. Penelitian penciptaan ini bertujuan untuk menganalisis proses adaptasi naratif folklor ke
dalam karya koreografi dan pertunjukan, serta selanjutnya menciptakan satu karya tari kontemporer
yang diinterpretasikan dari legenda Dadong Guliang. Penelitian penciptaan ini menggunakan
pendekatan practice-based research dengan metode penciptaan melalui eksplorasi gerak,
improvisasi, dan komposisi. Penelitian dilakukan secara kualitatif melalui observasi partisipan,
wawancara mendalam dengan tim kreatif, dan dokumentasi audio-visual. Karya tari Rwa Bhineda
Karmaphala yang yang dihasilkan, terstruktur dalam empat adegan simbolis menggunakan tiga
strategi interpretasi utama yaitu transposisi naratif, simbolisasi gerak, dan kontekstualisasi sosio-
spiritual. Karya ini dinilai dapat mempertahankan basis filosofis legenda namun sekaligus dapat
menghadirkan relevansi kontemporer terkait isu marginalisasi dan ketidakadilan gender. Penelitian
penciptaan karya ini menunjukkan bahwa seni dapat berfungsi menjadi medium hermeneutis yang
efektif dalam merevitalisasi warisan budaya. Karya ini diharapkan dapat berkontribusi pada
pengembangan metodologi penciptaan berbasis riset dalam pendidikan seni.

Kata kunci: penelitian penciptaan, interpretasi, legenda Dadong Guliang, tari kontemporer

Abstract

The Interpretation of the Dadong Guliang Legend in the Dance Work Rwa Bhineda Karmaphala.
This creation research of the dance work Rwa Bhineda Karmaphala is inspired by the Dadong
Guliang legend from Bali; however, its interpretation and creation processes have not been
academically documented. This creation research aims to analyze the adaptation process of folklore
narrative into choreographic and performative works, and subsequently create a contemporary dance
piece interpreted from the Dadong Guliang legend. This study employs a practice-based research
approach through movement exploration, improvisation, and composition methods. The research
was conducted qualitatively via participant observation, in-depth interviews with the creative team,
and audio-visual documentation. The resulting dance work, Rwa Bhineda Karmaphala, is structured
into four symbolic episodes using three main interpretation strategies: narrative transposition,
movement symbolization, and socio-spiritual contextualization. This work is considered capable of
maintaining the philosophical foundation of the legend while also presenting contemporary relevance
regarding issues of marginalization and gender injustice. This creation research demonstrates that
art can function as an effective hermeneutic medium for revitalizing cultural heritage. It is hoped that
this work can contribute to the development of research-based creation methodologies in arts
education.

Keywords: creation research, interpretation, Dadong Guliang legend, contemporary dance

1 Program Studi Pendidikan Seni Tari dan Musik, Fakultas Sastra Universitas Negeri Malang
Korespondensi: JI. Semarang No.5, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang, Provinsi Jawa Timur. Email:
femasari.puan.2202526@students.um.ac.id

155


https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.15423
mailto:femasari.puan.2202526@students.um.ac.id

Pendahuluan

Sebagai bentuk narasi kolektif,
legenda bukan hanya memuat cerita
rakyat yang berkembang di masyarakat
dan diwariskan secara turun-temurun
melalui tradisi lisan. Di samping memiliki
peran dan nilai bagi lanskap hiburan dan
pariwisata, legenda sarat dengan nilai-nilai
budaya dan sejarah yang penting untuk
dipreservasi. Kehadirannya juga turut
membentuk identitas suatu komunitas
(Danandjaja, 2002). Di Bali, legenda
merupakan bagian penting dari kehidupan
masyarakat dan menjadi salah satu cara
pewarisan nilai-nilai budaya serta kearifan
lokal. Hampir setiap daerah di Bali memiliki
cerita legenda yang diwariskan secara
turun-temurun. Misalnya, legenda
Jayaprana dan Layonsari dari Bali Utara
yang mengisahkan cinta sejati dan
pengkhianatan; legenda Ni Diah Tantri dari
wilayah Kerajaan Bedahulu  yang
menggambarkan  kecerdikan  seorang
wanita dalam menghadapi ancaman raja;
legenda Calonarang vyang tersebar di
berbagai wilayah Bali dan mengandung
unsur magis serta ajaran moral; hingga
legenda Barong dan Rangda vyang
menggambarkan dualisme antara
kekuatan baik dan jahat dalam kosmologi
Hindu Bali.

Dari  sekian  banyak contoh
tersebut, salah satu legenda yang turut
memposisikan diri sebagai warisan yang
penting untuk dikaji adalah Dadong
Guliang yang berkembang di Desa Akah,
Klungkung. Legenda ini tidak hanya
mengandung kisah yang menarik, tetapi
juga memiliki keterkaitan erat dengan
struktur sosial, sistem kepercayaan, dan
praktik budaya masyarakat setempat.

Pemilihan Bali, khususnya legenda
Dadong Guliang, sebagai objek kajian
didasarkan pada alasan bahwa Bali
menjadi salah satu wilayah yang memiliki
sistem budaya yang hidup dan terpelihara
dengan baik, di mana legenda-legenda

156

lokal masih menjadi bagian dari praktik
kehidupan sehari-hari. Legenda-legenda
ini tidak berdiri sendiri sebagai cerita,
tetapi menyatu dalam ritus keagamaan,
penamaan tempat, dan struktur
masyarakat. Kajian terhadap legenda
Dadong Guliang memberikan pemahaman
yang lebih mendalam mengenai
bagaimana masyarakat Bali menjaga,
menginternalisasi, dan mereproduksi nilai-
nilai leluhur dalam bentuk narasi lisan yang
terus hidup lintas generasi. Legenda ini
mengisahkan sosok perempuan sakti yang
dikenal memiliki ilmu  hitam dan
kemoksaannya, serta diyakini membawa
dampak besar terhadap sejarah dan
dinamika sosial masyarakat setempat.

Penulis melihat fenomena masih
kuatnya kepercayaan masyarakat
terhadap kisah Dadong Guliang. Legenda
ini tidak sekadar dipandang sebagai cerita
rakyat, melainkan juga dianggap memiliki
dimensi spiritual dan pengaruh nyata
dalam kehidupan sosial, budaya, bahkan
tata ruang desa. Legenda ini telah
menginspirasi berbagai bentuk ekspresi
seni, salah satunya melalui karya tari Rwa
Bhineda Karmaphala yang mencoba
menginterpretasikan kisah dan makna di
balik legenda tersebut. Saat ini, belum
terdapat penelitian tentang legenda
Dadong Guliang dalam bentuk seni
pertunjukan. Penulis berpandangan bahwa
legenda memiliki kesempatan untuk
membuka ruang tafsir baru melalui praktik
seni pertunjukan kontemporer. Seni
pertunjukan menjadi medium untuk
merumuskan dan merundingkan kembali
nilai-nilai budaya dan spiritualitas yang
terus dinegosiasikan.

Legenda Dadong Guliang
merupakan salah satu kisah urban legend
yang sangat dikenal di Desa Akah,
Klungkung, Bali. Sosok Dadong Guliang
digambarkan sebagai nenek sakti yang
menguasai ilmu hitam dan kemoksaan,
sehingga menimbulkan ketakutan,



penghormatan, sekaligus misteri yang
melekat kuat dalam ingatan kolektif
masyarakat setempat. Kisah ini tidak hanya
menjadi bagian dari cerita rakyat, tetapi
juga memengaruhi sejarah sosial, tata
ruang, dan praktik budaya masyarakat
Desa Akah, seperti pemindahan desa dan
pura akibat peristiwa grubug yang diyakini
berkaitan dengan kekuatan Dadong
Guliang (Ariani, 2024).

Proses interpretasi legenda
Dadong Guliang diwujudkan dalam karya
tari Rwa Bhineda Karmaphala dan nilai-
nilai budaya apa saja yang
direpresentasikan melalui pertunjukan
tersebut. Selain itu, penelitian ini juga
menyoroti peran karya tari dalam
pelestarian dan revitalisasi cerita rakyat di
tengah masyarakat Bali yang semakin
modern. Penelitian ini penting dilakukan
mengingat  seni  pertunjukan  Bali,
khususnya tari, sejak masa Bali Kuna telah
berakar pada mitos dan legenda lokal yang
diolah menjadi gerak penuh makna,
penghayatan, serta nilai estetika yang khas
melalui konsep wiraga, wirasa, dan wirama
(Dibia, 2020).

Transformasi cerita rakyat ke
dalam seni pertunjukan mampu
memperkuat identitas budaya dan
meningkatkan apresiasi masyarakat
terhadap warisan leluhur (Suryani, 2018).
Putra & Dewi (2020) mengkaji interpretasi
cerita rakyat Bali dalam seni pertunjukan
kontemporer, namun belum secara
spesifik membahas legenda Dadong
Guliang. Astuti (2019) menegaskan peran
tari dalam pelestarian cerita rakyat di Bali,
tetapi belum menyoroti aspek interpretasi
narasi mistis ke dalam bentuk tari lokal.
Dengan demikian, penelitian ini memiliki
kebaruan dalam mengkaji secara khusus
proses interpretasi legenda Dadong
Guliang dalam karya tari Rwa Bhineda
Karmaphala, beserta implikasinya
terhadap  pelestarian budaya dan
penguatan identitas masyarakat Desa

157

Akah. Penelitian ini bertujuan
mendeskripsikan proses kreatif
interpretasi legenda Dadong Guliang
dalam tari Rwa Bhineda Karmaphala,
menganalisis nilai-nilai budaya vyang
terkandung, serta mengevaluasi
kontribusinya dalam pelestarian seni dan
budaya lokal.

Landasan Teori

Karya tari Rwa Bhineda
Karmaphala merupakan hasil alih wahana
dari legenda Dadong Guliang ke dalam
bentuk seni pertunjukan kontemporer.
Lebih dari sekedar pelestarian cerita
rakyat, karya ini menawarkan ruang
interpretasi baru melalui pengolahan
simbol visual, dramatik, dan emosi yang
kuat. Dengan merujuk pada hermeneutika
sebagai teori pemaknaan, proses alih
wahana ini dapat dipahami sebagai
pertemuan antara horizon makna
tradisional (teks legenda) dan horizon
pemahaman kontemporer (penonton
masa kini). Sebagaimana dijelaskan,
makna tidak bersifat statis melainkan lahir
melalui dialog antara teks dan pembaca
atau penonton (Gadamer, 2004, p. 30).
Sosok Dadong Guliang dalam karya ini
direpresentasikan bukan sekadar sebagai
figur mitologis, tetapi sebagai simbol dari
perempuan yang mengalami penindasan
sosial. Representasi ini membuka ruang
tafsir baru, di mana legenda lama
dimaknai  kembali dalam  konteks
ketidakadilan gender masa kini. Melalui

pendekatan  dramaturgi, karya ini
menunjukkan bagaimana struktur
pertunjukan, ekspresi tubuh, dan

pengolahan ruang dramatik dimanfaatkan
untuk menyampaikan pesan sosial secara
simbolik dan emosional. Konflik sosial
yang divisualkan dalam bentuk
pertarungan kolektif menegaskan bahwa
perubahan sosial tidak lahir dari individu
semata, melainkan hasil dinamika kolektif
masyarakat.



Adegan-adegan simbolik seperti
penghilangan tokoh utama dan
"kesaksian alam" menjadi perangkat
dramatik yang mengartikulasikan pesan
moral bahwa kebenaran tak dapat
ditutupi selamanya. Ini adalah bentuk
dramatization of meaning yang khas
dalam dramaturgi yakni ketika makna
tidak hanya diucapkan, tetapi
dimanifestasikan melalui peristiwa
panggung. Kekuatan karya ini terletak
pada kesederhanaan simbol vyang
menjembatani makna tradisional ke
dalam konteks kekinian. Dengan begitu,
Rwa Bhineda Karmaphala bukan hanya
sebuah karya seni tari, tetapi merupakan
proses hermeneutis di mana tradisi
ditafsir ulang dan disuarakan kembali
dalam format artistik yang lebih mudah
dipahami oleh generasi muda. Ini menjadi
ruang refleksi budaya yang tidak hanya
menghubungkan masa lalu dan masa kini,
tetapi juga mengajak penonton berdialog
dengan nilai-nilai yang terkandung di
dalamnya. Dengan menggunakan teori
hermeneutika dan dramaturgi, karya ini
dapat dibaca sebagai representasi
perubahan bentuk (alih wahana) sekaligus
perubahan makna (reinterpretasi). Hal itu
tidak lagi sekadar menyampaikan ulang
legenda, tetapi menawarkan tafsir baru
yang relevan secara sosial, emosional, dan
estetis bagi masyarakat kontemporer
(Hutcheon, 2006).

Metode dan Data

Penelitian ini adalah penelitian
penciptaan karya seni (artistic research /
practice based research), dengan desain
studi kasus intrinsik yang berfokus pada
proses penciptaan karya tari berjudul Rwa
Bhineda Karmaphala. Peneliti bertindak
sebagai pencipta karya sekaligus peneliti
(artist-researcheri) yang terlibat langsung
dalam seluruh proses penelitian, dan
proses kreatif mulai dari interpretasi,

158

eksplorasi konseptual, hingga
pementasan.

Proses penelitian  penciptaan
berlangsung selama empat bulan
(Februari—Mei 2025), mencakup fase pra-
produksi, produksi, dan pasca-produksi.
Subjek penelitian penciptaan terdiri dari
tim  kreatif pencipta karya yang
melibatkan 8 orang (2 koreografer utama
dan 6 penari inti). Subjek dipilih secara
purposive  berdasarkan  keterlibatan
langsung dan kontribusi substantif dalam
proses penciptaan karya. Gedung Graha
Tirta, Kota Malang, dipilih menjadi lokasi
pementasan utama, serta di studio latihan
yang digunakan selama proses
penciptaan.

Adapun prosedur dan teknik
penciptaan dilakukan dengan tahapan
eksplorasi — improvisasi — komposisi —
refleksi yang terstruktur dalam tiga tahap
utama. Pertama adalah tahap Eksplorasi
Konseptual, yaitu proses studi literatur
legenda Dadong Guliang, observasi
lapangan ke Desa Akah (Klungkung), dan
wawancara dengan tetua adat untuk
memahami konteks budaya dan nilai-nilai
filosofis legenda. Kedua adalah tahap
eksplorasi gerak dan improvisasi, yaitu
proses pengembangan materi gerak
melalui teknik body mapping, emotional
recall, dan improvisasi berbasis narasi
legenda. Eksplorasi dilakukan secara
interpretasi kelompok untuk menemukan
bahasa gerak yang representatif. Ketiga
adalah tahapan komposisi dan
penyutradaraan, yaitu proses penyusunan
struktur koreografi ke dalam empat
adegan simbolis, merancang tata cahaya,
musik, kostum, dan properti pendukung
yang konsisten dengan konsep
interpretasi legenda.

Studi  dokumentasi  dilakukan
terhadap naskah, foto, dan video
pementasan untuk memperkuat data hasil
observasi dan wawancara (Ruroh, 2025).
Analisis dilakukan secara induktif, dengan



menafsirkan data lapangan berdasarkan
teori-teori tari, folklor, dan budaya yang
relevan. Untuk menjaga validitas data,
peneliti melakukan triangulasi sumber dan
teknik, yaitu membandingkan hasil
observasi, wawancara, dan dokumentasi
secara sistematis. Dengan metode ini,
diharapkan penelitian dapat direplikasi
atau diverifikasi oleh peneliti lain yang
ingin mengkaji interpretasi legenda ke
dalam karya seni pertunjukan berbasis
budaya lokal (Aripin, 2013).

Hasil dan Pembahasan

Rwa Bhineda Karmaphala telah
mengalami adaptasi ke dalam format
pertunjukan modern namun tetap
mempertahankan pada akar kisah aslinya,
yakni legenda Dadong Guliang. Perubahan
yang terjadi lebih bersifat pada metode
penyampaian, bukan pada nilai-nilai atau
alur naratif. Hal ini menunjukkan upaya
pencipta tari untuk menjaga warisan
budaya tetap relevan dengan
perkembangan zaman tanpa kehilangan
esensinya. Rwa Bhineda Karmaphala
sebagai karya pertunjukan modern
merupakan bentuk adaptasi dari legenda
Dadong Guliang yang telah lama hidup
dalam tradisi lisan masyarakat Bali,
khususnya di Desa Akah, Klungkung. Meski
dikemas dalam bentuk tari kontemporer,
pertunjukan ini tetap mengacu pada akar
kisah aslinya. Adaptasi lebih banyak terjadi
pada bentuk penyajian visual, musik, dan
gerak, bukan pada substansi nilai atau alur
naratif.

Menurut penuturan salah satu
narasumber, vyakni koreografer yang
terlibat dalam penciptsaan pertunjukan
ini, adaptasi tersebut dilakukan dengan
sangat hati-hati. la menyampaikan bahwa
tujuan utama bukan mengubah cerita,
melainkan menjembatani cerita tersebut
agar dapat dipahami dan dinikmati oleh
generasi sekarang. Koreografer tersebut
menjelaskan bahwa penggunaan elemen

159

modern seperti tata cahaya, musik digital,
dan eksplorasi gerak hanya sebagai
medium, sedangkan pesan moral tentang
rwa bhineda (dualitas hidup) dan
karmaphala (hukum sebab-akibat) tetap
menjadi inti dari pertunjukan.

Salah satu penari utama juga
mengungkapkan bahwa selama proses
latihan, mereka didorong untuk
memahami konteks cerita dan makna
spiritual dari setiap gerakan. la
menyatakan bahwa menjaga esensi cerita
menjadi prioritas, sehingga meskipun ada
pembaruan dari segi bentuk, pertunjukan
ini tetap terasa “Bali”. Hal ini menunjukkan
bahwa proses adaptasi dalam Rwa Bhineda
Karmaphala bukan semata-mata
perubahan estetika, tetapi merupakan
strategi pelestarian budaya agar legenda
seperti Dadong Guliang tetap relevan dan
hidup dalam kesadaran budaya
masyarakat masa kini.

Aspek visual diperkuat dengan
memperdalam ekspresi emosional, dan
menyederhanakan simbolisme agar lebih
mudah dipahami oleh generasi muda, Rwa
Bhineda Karmaphala berhasil
menjembatani masa lalu dan masa kini.
Pada akhirnya, Rwa Bhineda Karmaphala
tidak hanya menyajikan tentang cerita
rakyat ataupun bentuk seni pertunjukan
semata, akan tetapi juga berfungsi sebagai
media pelestarian budaya, ruang edukasi,
sekaligus simbol perlawanan terhadap
berbagai bentuk penindasan, terutama
terhadap perempuan (Yulianti, 2024). Di
tengah  derasnya arus  globalisasi,
pertunjukan ini menjadi pengingat bahwa
seni tradisional tetap memiliki daya hidup
yang kuat, selama diolah dengan
sensitivitas, kreativitas, dan keberanian
untuk berinovasi.

Tarian  ini  merepresentasikan
perjalanan  hidup Dadong Guliang.
Legenda Dadong Guliang berasal dari
penggabungan kata dadong yang berarti
“nenek" atau “perempuan tua“ dan



guliang yang merupakan nama sebuah
daerah di Bali. Maka dari itu, Dadong
Guliang dapat dimaknai sebagai “nenek
dari Guliang". Sosok ini dikenal sebagai
seorang nenek sakti yang berasal dari
daerah  Guliang, Kabupaten Bangli.

Menurut cerita yang berkembang,
hingga kini makam Dadong Guliang masih
bisa dijumpai di daerah Akah dan dianggap
keramat oleh masyarakat setempat
(Agsoliafitrosah & Savitri, 2021). Dadong
Guliang  dikenal  sebagai  seorang
perempuan sakti yang memiliki ilmu
kamoksan, ilmu tinggi yang memungkinkan
melepas jiwa dan raga. Dengan demikian
keberadaannya ditolak oleh masyarakat
desa tersebut. Dadong Guliang pun
memutuskan untuk meninggalkan desa itu
dan menetap di Desa Akah, Dusun Hyang
Api. Dahulu Desa Akah berada di wilayah
Tempek Pekarangan Uma Dalem (saat ini
menjadi Dusun Hyang Api). Namun,
kehadiran Dadong Guliang di Desa Akah
justru menimbulkan keresahan baru.
Awalnya, desa tersebut dikenal sebagai
tempat yang aman, damai, dan tentram.
Namun, sejak kedatangannya, situasi
berubah drastis.

Dikisahkan bahwa Dadong Guliang
menggunakan kesaktiannya untuk
menyebar ilmu hitam yang membuat
masyarakat takut dan terganggu. la bahkan
mampu menaklukkan para tokoh penting
desa dengan kekuatannya. Warga yang
ketakutan kemudian melapor kepada Raja
Klungkung atas kegelisahan mereka.
Musibah demi musibah pun datang, mulai
dari wabah penyakit hingga kematian
warga secara misterius, yang disebut
sebagai Grubug atau penyakit maut.
Karena situasi semakin tak terkendali,
akhirnya Raja Klungkung mengambil
keputusan besar dengan memindahkan
seluruh masyarakat beserta Pura Dalem
dari Desa Akah ke tempat lain demi
menjaga keselamatan rakyatnya.

Dalam alur dramatiknya, karya ini

160

menampilkan  kekacauan sosial dan
ketakutan warga sebagai akibat dari
kehadiran sosok sakti yang dianggap
membawa kehancuran. Istilah Grubug
yang digunakan pada karya ini memiliki
makna yang kuat dalam budaya Bali.
Grubug merujuk pada sebuah bencana
besar atau wabah penyakit mematikan
yang menyerang suatu wilayah dan
menyebabkan kematian massal. Dalam
konteks tradisional dan mitologis, kata ini
sering dikaitkan dengan peristiwa luar
biasa yang dianggap sebagai bentuk murka
alam atau konsekuensi dari
ketidakseimbangan spiritual, sosial, atau
moral dalam Masyarakat (Watra, 2020).

Rwa Bhineda Karmaphala memuat
sebuah makna yang membentuk alur dan
pesan tertentu yang disajikan melalui
sinopsis karya. Di tepi sunyi desa, seorang
perempuan renta menjadi kambing hitam
oleh ketakutan yang tak bermakna. la
dituduh menyulam gelap di balik doanya.
Namun ketika langkahnya hilang, alam
bersaksi bahwa fitnah tak mampu menipu
semesta. Desa yang menamparnya ke
dalam sepi justru dirundung malam
panjang  tanpa mimpi. Hal ini
menggambarkan sebuah kisah tragis yang
berlangsung di sebuah desa yang sunyi. Di
pinggiran desa tersebut, hidup seorang
perempuan tua yang menjalani hari-
harinya dalam kesendirian. Namun,
ketenangan yang ia miliki terusik ketika
masyarakat mulai mencurigainya dan
menjadikannya kambing hitam atas
berbagai hal buruk yang terjadi. Ketakutan
warga yang tak berdasar mungkin karena
ketidaktahuan, prasangka, atau sekadar
keengganan untuk memahami yang
berbeda membuat mereka menuduh sang
perempuan menyimpan niat jahat di balik
doa-doanya. Tuduhan "menyulam gelap"
menjadi simbol fitnah bahwa di balik
kebaikan dan doa- doanya, tersembunyi
niat jahat atau ilmu hitam. Padahal, yang
dilakukan sang perempuan tak lebih dari



bentuk pengabdian spiritual dan kesunyian
hidupnya sendiri. Perlahan-lahan,
masyarakat mendorongnya menjauh,
menamparnya secara sosial ke dalam
ruang kesepian dan keterasingan. Sampai
suatu hari, langkahnya hilang ia pergi,
menghilang, dan saat itulah alam mulai
bersuara. Peristiwa-peristiwa yang
menyusul kepergiannya menjadi saksi
bahwa perempuan itu tidak bersalah,
bahwa fitnah yang dilontarkan kepadanya
tidak bisa menipu semesta yang lebih luas
dan adil daripada hukum manusia. Pada
akhirnya, desa yang telah menghakiminya
harus menanggung akibatnya. Mereka
hidup dalam kegelapan yang panjang,
digambarkan sebagai “malam tanpa
mimpi” keadaan yang penuh penyesalan,
kehilangan harapan, dan hampa makna.
Sinopsis ini menyuarakan kritik sosial yang
dalam tentang bagaimana masyarakat
kerap menindas yang lemah dan menolak
memahami yang tidak mereka kenali, serta
bagaimana kebenaran akan tetap hidup
meski disembunyikan oleh fitnah dan
ketakutan.

Menurut Sekar dan delapan lainnya
sebagai koreografer secara langsung
menjelaskan bahwa, Interpretasi terhadap
legenda Dadong Guliang dalam karya tari
Rwa Bhineda Karmaphala dapat dibaca
melalui struktur naratif yang dibagi ke
dalam empat segmen dramatik utama,
yang masing-masing  menyampaikan
dimensi emosional, sosial, dan spiritual
dari cerita tersebut. Kajian terhadap
pertunjukan ini  mengungkap bahwa
pengolahan dramatik dilakukan tidak
sekadar  sebagai  ekspresi  estetis,
melainkan sebagai bentuk artikulasi nilai-
nilai budaya dan konflik psikososial yang
melekat dalam legenda lokal.

Sebagai bentuk realiasi alih wahana
legenda ke dalam seni pertunjukan dalam
wujud yang konkrit, penulis yang juga
berperan sebagai koreografer telah
menampilkan hasil karya tari dalam

161

sebuah pertunjukan yang berlangsung di
Gedung Graha Tirta yang berlokasi di Kota
Malang. Pertunjukan ini diselenggarakan
pada hari Rabu, 28 Mei 2025. Bagian
pembabakan maupun alur pertunjukan
dari tiap adegan akan dipaparkan lebih
lanjut disertai dengan dokumentasi.

Menurut penulis yakni Fema dan
Tharisa yang juga menjadi tim koreografer,
pertunjukan pada adegan pertama
menghadirkan kilas balik yang emosi
amarah dari sosok Dadong Guliang. Secara
semiotik, penggunaan gerakan yang penuh
tekanan, ekspresi wajah yang tegang, dan
gestur tubuh vyang tajam menjadi
representasi visual dari ledakan batin dan
trauma masa lalu.

Gambar 1
Adegan 1 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala

Penekanan pada bentuk gerak
seperti cengkeraman tangan, langkah
menghentak, serta putaran kepala yang
cepat menjadi simbol dari ketegangan
internal yang merefleksikan konflik antara
individu dan masyarakat. Adegan ini tidak
hanya membangun ketegangan dramatik,
tetapi juga memperkenalkan tema utama
pertunjukan: konflik sosial yang berakar
pada luka sejarah dan marginalisasi.

Peralihan suasana terjadi dalam
adegan kedua vyang menggambarkan
kehidupan sosial masyarakat Bali yang
damai dan bersahaja. Dalam konteks kajian
budaya, bagian ini memperlihatkan
dimensi keseharian komunitas agraris Bali
dengan aktivitas seperti membawa banten



dan berinteraksi dengan alam sekitar.
Gerakan menjadi lebih lentur dan
ekspresif, memperlihatkan  hubungan
harmonis antara manusia, alam, dan
spiritualitas.

Gambar 2
Adegan 2 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala

Nilai-nilai gotong royong,
keseimbangan hidup, dan tradisi komunal
menjadi inti representasi dalam segmen
ini, ujar Riza dan Risma. Unsur jenaka yang
muncul melalui tari ngibing tidak sekadar
menjadi elemen hiburan, melainkan
menjadi medium kritik sosial yang khas
dalam pertunjukan tradisional Bali, di
mana humor digunakan sebagai sarana
penyampaian pesan secara tidak langsung
kepada masyarakat (Mahendra, 2023).

Pada adegan ketiga, Mentari dan
Lysandra menjelaskan bahwa kajian
simbolik terhadap figur Dadong sebagai
pemangku  spiritual memperlihatkan
perubahan suasana menjadi sakral dan
kontemplatif. Penampilan tokoh Dadong
yang melakukan ritual dengan penuh
kekhusyukan merepresentasikan otoritas
spiritual dan kebijaksanaan lokal.

Dalam kerangka interpretasi
budaya, tokoh ini bisa dilihat sebagai
simbol perempuan tua dalam posisi dukun,
pemangku, atau penjaga nilai adat, yang
menjadi pusat spiritualitas desa. Di sisi lain,
kemunculan unsur  gerakan  yang
merepresentasikan  masyarakat yang
bergosip dan berprasangka menegaskan
adanya ketegangan  sosial akibat

162

kesenjangan pemahaman dan nilai. Ini
menggambarkan dinamika sosial yang
kompleks antara tradisi dan perubahan,
antara kearifan lokal dan penghakiman
kolektif (Arimbawa & Putra, 2023).

Gambar 3
Adegan 3 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala

Puncak dramatik dari pertunjukan
terjadi pada adegan keempat, yang
menampilkan intensitas konflik secara
simbolik. Sekar, Wening dan Yolanda
sebagai koreografer secara langsung
merangkai gerakan penari dapat bergerak

dalam  formasi  yang menyerupai
pertarungan, dengan gestur saling
menyerang dan menangkis yang mewakili
konflik antara individu dan komunitas,
serta perjuangan antara kebenaran dan
tekanan sosial. Gerakan yang semakin
dinamis, agresif, dan ritmis membangun
ketegangan kolektif yang mencapai
puncaknya ketika tokoh Dadong berdiri di
tengah panggung dengan gestur tangan
terbuka ke langit, tubuh bergetar, dan
ekspresi  wajah  yang  memadukan
kesedihan serta kemarahan. Dalam
konteks hermeneutik pertunjukan,
momen ini menjadi penanda simbolik dari
pergulatan batin antara nilai luhur dan
stigma sosial, antara spiritualitas dan
keterasingan (Wardana, 2021).

Dengan demikian, kajian terhadap
tari Rwa Bhineda Karmaphala
menunjukkan bahwa karya ini tidak
sekadar mentransformasikan legenda ke
dalam bentuk tari kontemporer, tetapi



juga menjadi ruang reflektif untuk
membaca ulang dinamika sosial, spiritual,
dan kultural yang terkandung dalam
legenda  Dadong  Guliang.  Melalui
pendekatan dramatik yang terstruktur,
pertunjukan ini  menyajikan  narasi
emosional yang kuat sekaligus komentar
budaya yang kritis, menjadikan
pertunjukan tari sebagai wahana dialog
antara masa lalu dan masa kini dalam
bingkai kebudayaan Bali.

Gambar 4
Adegan 4 Karya Tari Rwa Bineda Karmaphala

Selain menjadi pertunjukan yang
kuat secara emosional dan estetis, Rwa
Bhineda Karmaphala juga menunjukkan
bagaimana narasi dibentuk secara kolektif.
Interaksi antar penari dalam adegan
pertarungan tidak hanya menggambarkan
aksi individu, tetapi menunjukkan sinergi
sosial yang kompleks. Setiap gerakan yang
dilakukan satu penari akan memengaruhi
respons penari lainnya, menciptakan alur
yang saling menyambung seperti jaringan
kehidupan nyata. Pertunjukan ini
memperlihatkan bahwa konflik dan
resolusi bukan hanya hasil dari tindakan
seorang tokoh, tetapi juga hasil dari
dinamika kolektif sebuah refleksi dari
kehidupan milik masyarakat yang
sesungguhnya.

Simpulan
Simpulan dari penelitian ini
menunjukkan bahwa interpretasi legenda

163

Dadong Guliang dalam karya tari Rwa
Bhineda Karmaphala mampu
merepresentasikan  perjalanan  batin,
konflik sosial, serta nilai-nilai budaya yang
hidup dalam masyarakat Desa Akah secara
mendalam dan puitis. Melalui struktur
dramatik yang dibangun dalam empat
adegan wutama, tari ini tidak hanya
menampilkan kisah mistis tentang sosok
Dadong Guliang, tetapi juga mengangkat
isu-isu  sosial seperti ketidakadilan,
pengucilan, dan ketakutan kolektif yang
dialami masyarakat. Gerak, ekspresi, serta
unsur musikal dalam tari Rwa Bhineda
Karmaphala menjadi media efektif untuk
menyampaikan pesan-pesan simbolik,
spiritual, dan refleksi atas dinamika
hubungan manusia dengan kekuatan
supranatural serta lingkungan sosialnya.
Karya tari ini berperan penting dalam
pelestarian cerita rakyat, penguatan
identitas budaya lokal, serta revitalisasi
nilai-nilai kearifan tradisional di tengah
perubahan zaman. Dengan demikian,
interpretasi legenda Dadong Guliang
melalui seni pertunjukan tari tidak hanya
menjaga eksistensi warisan budaya, tetapi
juga memberi ruang bagi masyarakat
untuk terus merefleksikan dan
menegosiasikan makna-makna baru dalam
kehidupan mereka.

Namun demikian, penelitian
penciptaan karya seni ini memiliki
beberapa keterbatasan. Pertama,
penelitian penciptaan ini kurang
melibatkan penonton secara langsung
sebagai salah satu sumber data sekaligus
responden aktif sehingga analisis dampak
karya atau resepsi terhadap audiens secara
luas menjadi kurang tergali. Kedua,
penelitian penciptaan ini lebih berfokus
pada aspek interpretasi naratif dan
simbolis sedangkan analisis pada unsur
seperti elemen musikal, tata cahaya, tata
rias dan unsur pelengkap lain secara teknis
kurang mendapat porsi yang cukup. Ketiga,
konteks sosio-historis legenda Dadong



Guliang di Desa Akah menjadi belum
sepenuhnya dapat terwakili hanya melalui
satu bentuk adaptasi pertunjukan saja.
Dengan demikian pada penelitian
penciptaan berikutnya disarankan untuk
dapat melakukan studi komparasi pada
beberapa karya seni yang mengadaptasi
legenda Dadong Guliang. Komparasi karya
maupun proses kreatif dari karya adaptasi
legenda Dadong Guliang dapat
memberikan pemahaman yang lebih luas
tentang strategi adaptasi dan interpretasi
dalam seni pertunjukan. Penelitian
selanjutnya juga diharapkan dapat
mengintegarsikan studi resepsi yang lebih
sistematis untuk memahami persepsi,
pemaknaan, dan dampak emosional
maupun sosial karya yang diciptakan pada
masyarakat. Selanjutnya, perlu kolaborasi
interdisipliner baik dengan antropolog,
sejarawan, maupun ahli folklor untuk
memperkaya penelitian serta memastikan
akurasi kontekstualitas dan etnografis
dalam proses interpretasi dan penciptaan
karya.

Daftar Pustaka

Agsoliafitrosah, R., & Savitri, A. D. (2021).
Refleksi Budaya Masyarakat Hindu
Bali: Kajian Etnolinguistik.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.ph
p/jurnal-sapala/article/view/43253

Ariani, N. W. S. (2024). Mengenal Dadong
Guliang, urban legend penganut ilmu
hitam di Bali.
https://www.detik.com/bali/budaya/
d- 7342857/mengenal-dadong-
guliang-urban- legend-penganut-
ilmu-hitam-di-bali

Arimbawa, I. G. N., & Putra, . M. A.
(2023). Transformasi Legenda dalam
Seni Pertunjukan Bali Kontemporer.
Pustaka Laras.

Astuti, I. K. (2019). Peran tari dalam
pelestarian cerita rakyat di Bali.
Universitas Udayana.

164

Danandjaja, J. (2002). Folklor Indonesia:
IlImu gosip, dongeng, dan lain-lain.
Pustaka Utama Grafiti.

Dibia, I. W. (2020). Filsafat tari dalam
kebudayaan Bali. Widyadari: Jurnal
Seni Dan Budaya, 2(10), 105-120.

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and Method
(2nd ed.). London: Continuum.

Hutcheon, L. (2006). A Theory of
Adaptation. Great Britain by
Routledge.

Mahendra, I. G. N. (2023). Humor dalam
Seni Pertunjukan Bali: Sebuah
Tinjauan Sosial. Bali Cultural Review,
3(11), 90-104.

Putra, I. G. A. M., & Dewi, N. K. S. (2020).
Interpretasi cerita rakyat Bali dalam
seni pertunjukan kontemporer.
Jurnal Seni Pertunjukan Indonesia,
1(5), 15-30.

Suryani, N. P. (2018). Transformasi
legenda lokal dalam karya tari
Tradisional Bali. Institut Seni
Indonesia Denpasar.

Wardana, I. B. (2021). Kolektivitas dalam
Tari Bali: Kajian Interaksi
Antarpenari. Jurnal Kajian Tari, 2(5),
110-123.

Watra, W. (2020). Preventif Wabah Covid-
19 Saat Nyepi Di Bali: Kajian
Perspektif Agama Hindu.

Yulianti, N. K. (2024). Seni Pertunjukan
Sebagai Perlawanan Simbolik.
Lembaga Studi Seni Dan Gender.



