EKSPRESI:

Indonesian Art Journal

14(2) 143-154

©Author(s) 2025
journal.isi.ac.id/index.php/ekspresi

DOI: https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.17572

Tradisi Alek Pisang Manih dalam Upacara
Perkawinan di Nagari Panyakalan dalam
Analisis Teori Fungsionalisme

Rikal Junifra Nazar:
Basyarul Aziz!

Abstrak

Penelitian ini menganalisis tradisi Alek Pisang Manih dalam upacara perkawinan masyarakat Nagari
Panyakalan, yang unik dan disertai sanksi adat serta moral, menggunakan teori Fungsionalisme
Bronislaw Malinowski untuk mengungkap fungsi budayanya. Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi.
Tradisi ini mencakup unsur sistem pengetahuan, bahasa, peralatan, dan organisasi sosial dari adat
salingka nagari, serta bagian dari rangkaian adat perkawinan yang dilestarikan hingga kini,
mencerminkan nilai budaya dan harapan rumah tangga harmonis. Berdasarkan teori Fungsionalisme
Malinowski, tradisi berfungsi menjaga struktur sosial matrilineal, menguatkan kekerabatan dan
solidaritas, pisang tando sebagai sarana estetika, serta lembaga adat sebagai penjaga nilai dan tata
tertib."

Kata kunci: Tradisi Alek Pisang Manih, Fungsi, Struktur Sosial Matrilineal, Solidaritas Sosial.
Abstract

This research analyzes the Alek Pisang Manih tradition in the wedding ceremony of the Nagari
Panyakalan community, which is unique and accompanied by customary and moral sanctions, using
Bronislaw Malinowski's Functionalism theory to reveal its cultural functions. This research employs a
descriptive qualitative approach with data collection through observation, interviews, and
documentation. This tradition encompasses elements of knowledge systems, language, equipment,
and social organization from the adat salingka nagari, as well as part of the wedding custom series
that is preserved to this day, reflecting cultural values and hopes for a harmonious household. Based
on Malinowski's Functionalism theory, the tradition functions to maintain the matrilineal social
structure, strengthen kinship and social solidarity, pisang tando as aesthetics medium, and customary
institutions as guardians of values and order.

Keywords: Alek Pisang Manih Tradition, Function, Matrilineal Social Structure, Social Solidarity.

Informan  menegaskan  keunikannya
dengan menyatakan bahwa Alek Pisang

Pendahuluan
Tradisi Alek  Pisang  Manih

merupakan praktik budaya yang hanya
dijumpai di Nagari Panyakalan. Tradisi ini
telah diwariskan secara turun-temurun
dan menjadi bagian penting dari identitas
masyarakat Minangkabau setempat.

Manih memang hanya ada di Panyakalan
dan terus dilestarikan dari generasi ke
generasi.

Perkawinan pada masyarakat
Minangkabau tidak hanya menjadi ritus
penyatuan dua individu, melainkan juga

12 Jurusan Antropologi Budaya, Institut Seni Indonesia Padangpanjang, Indonesia.
Korespondensi: JI. Bahder Johan, Guguk Malintang, Kota Padang Panjang, Sumatera Barat 27118. Email:

rikaljunifranazar29@gmail.com



https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.17572
mailto:rikaljunifranazar29@gmail.com

menjadi tanda relasi sosial antar suku dan
antar kaum dalam kerangka adat yang
terstruktur. Di  Nagari Panyakalan,
Kecamatan Kubung, Kabupaten Solok,
Sumatera Barat, tradisi Alek Pisang Manih
merupakan bagian penting dan wajib dari
rangkaian upacara perkawinan adat.
Tradisi ini berfungsi sebagai pesta adat
penyambutan, tempat pertukaran tanda
sosial, dan forum pengesahan hubungan
kekeluargaan antara pihak perempuan
dan pihak laki-laki. Dalam
pelaksanaannya, upacara ini diatur oleh
adat salingka nagari, yang menekankan
tata cara khusus, melibatkan banyak pihak
seperti urang ampek jinih, datuak/niniek
mamak, urang sumando, dan janang,
yang hadir dengan fungsi dan posisi sosial
yang telah ditentukan oleh struktur adat
(Okfernado, 2013).

Individu dan kelompok yang telah
dijelaskan sebelumnya, memiliki bagian
serta peran tersendiri yang
berkesinambungan saat pelaksanaan Alek
Pisang Manih. Hal itu disebabkan pada
adat istiadat seluruh elemen penduduk
akan saling berdampak pada perjalanan
pelaksanaannya. Mereka, pada suatu
upacara perkawian menjadi suatu sistem
sosial yang berjalan di Masyarakat. Lokasi
penyelenggaraan tradisi ini  harus
dilaksanakan di kediaman keluarga
ataupun kaum kerabat pihak anak daro
(mempelai/pengantin perempuan).
Apabila  seluruh  rangkaian  proses
pelaksanaan Alek Pisang Manih ini selesai
diselenggarakan maka kedua
mempelai/pengantin dapat menjalankan
proses akad nikah lewat syariat Islam

Prosesi tradisi Alek Pisang Manih
ini dilaksanakan dalam penyelenggaraan
pesta pernikahan secara adat istiadat.
Apabila tradisi ini tidak dilaksanakan,
secara adat akan memberikan
konsekuensi sosial yaitu: (1) norma adat
pada komunitas masyarakat berpotensi
hilang, (2) sanksi adat; berdasarkan

144

kesepakatan niniak mamak (pemuka
adat), keluarga yang melanggar dapat
dikenakan denda berupa pembayaran
sejumlah uang atau penyediaan seekor
kambing dalam konteks aturan adat
tradisi Alek Pisang Manih , (3) sanksi
moral; Pelanggaran terhadap tradisi ini
dapat menyebabkan rasa malu bagi
keluarga, karena  dianggap  tidak
menghormati nilai-nilai leluhur dan adat
istiadat yang telah diwariskan. Oleh
karena itu pemahaman dan
penghormatan terhadap adat setempat
sangatlah  penting untuk menjaga
keharmonisan dan kehormatan dalam
masyarakat.

Ritual perkawinan bukan hanya
terkait dengan dimensi fungsi, melainkan
juga mekanisme untuk memperkuat
solidaritas, mengatur relasi sosial, dan
menjaga keberlangsungan kehidupan
sosial. Kehidupan masyarakat dan
kebudayaan merupakan sistem terpadu
yang menekankan unsur-unsur budaya
sebagai respon untuk memenuhi
kebutuhan biologis, psikologis maupun
sosial. Tradisi seperti Alek Pisang Manih
pada masyarakat Nagari Panyakalan,
dapat dipahami sebagai strategi kultural
untuk mempertahankan kohesi sosial,
menegakkan nilai-nilai  adat, serta
memastikan  bahwa keluarga vyang
terbentuk selaras Oleh karena itu,
pengembangan kajian ini dapat diarahkan
ke dalam kerangka fungsional untuk lebih
menekankan pada unsur-unsur dan peran
praktis dalam tradisi ini sehingga peneliti
memiliki ketertarikan untuk membahasa
dan menganalisis masalah ini.

Landasan Teori

Dalam penelitian ini, penulis
melibatkan teori fungsionalisme dari
Malinowski. Teori fungsionalisme
Malinowski digunakan sebagai pendekatan
untuk menganalisis peran dan fungsi
tradisi Alek Pisang Manih. Adapun tradisi



ini sekali lagi dilakukan dengan tujuan
menjaga stabilitas sosial serta
keberlanjutan adat dan budaya
masyarakat setempat. Sebagai salah satu
tradisi pernikahan/perkawinan menurut
adat istiadat vyang berlaku dalam
masyarakat Minangkabau. Tradisi ini
bukan hanya sekadar seremonial, tetapi
juga memiliki fungsi sosial yang mendalam
dalam memperkuat hubungan antar-
keluarga serta mempertahankan nilai
budaya yang diberi dengan menurun. Oleh
karena itu, teori fungsionalisme yang
menekankan bahwa setiap unsur budaya
memiliki peran penting dalam menjaga
keseimbangan masyarakat menjadi
relevan dalam memahami keberlanjutan
tradisi ini (Malinowski, 1884-1942).

Pendekatan fungsionalisme pada
antropologi dapat dianalogikan seperti
melihat suatu organisme. Maksudnya yaitu
suatu sistem sosial dan kebudayaan
merupakan bagian dari kesatuan makhluk
hidup yang utuh yang saling terkait dan
harmoni yang saling berkontribusi pada
kehidupan organisme itu. Dengan
demikian, masing-masing bagian memiliki
andil atau fungsi yang saling menopang
eksistensinya. Selanjutnya, sistem budaya
sebagaimana halnya “kebutuhan biologis”
yang harus pula terpenuhi agar suatu
makhluk hidup untuk dapat bertahan
hidup.

Ketika kebutuhan sosial tersebut
tidak terpenuhi, ia tidak dapat berfungsi
untuk menopang kehidupan secara
keseluruhan sehingga eksistensinya pun
turut terancam dan “mati”, atau dapat
berubah menjadi entitas yang berbeda dari
sebelumnya. Kegiatan-kegiatan, ritual,
maupun kegiatan sosial lainnya menjadi
krusial sebagai upaya pengikat dan saling
menghidupi untuk menjamin eksistensi
atau kelestarian baik bagi bagian-bagian
kecilnya hingga sistem itu sendiri secara
lebih besar (Kaplan & Manners, 2002:77-
78).

145

Malinowski dalam teori
fungsionalisme menyatakan bahwa
kebudayaan berkembang untuk
memenuhi berbagai kebutuhan manusia,
termasuk kebutuhan psikologis.
Kebutuhan Psikologis melalui pelaksanaan
tradisi ini, individu merasakan rasa
memiliki dan identitas budaya yang kuat.

Partisipasi dalam upacara adat
memberikan kepuasan emosional dan rasa
bangga terhadap warisan leluhur, sehingga
meningkatkan kesejahteraan psikologis.
muncul dari kombinasi berbagai faktor
genetik, lingkungan, psikologis, perilaku,
dan spiritualistas (Ryff, 1950). Dalam
pandangan Malinowski, kebutuhan sosial
sangat penting dikarenakan individu tidak
bisa hidup sendirian. Budaya berkembang
untuk  memastikan bahwa individu
memiliki sistem sosial yang membantu
mereka berinteraksi, bekerja sama, dan
menemukan identitas dalam masyarakat.
Melalui kekerabatan, norma, agama,
gotong royong, dan pendidikan, manusia
mendapatkan dukungan sosial yang
diperlukan untuk kehidupan yang stabil
dan harmonis. Malinowski juga
menekankan  pentingnya memahami
fungsi setiap unsur kebudayaan dalam
konteksnya. Malinowski  berpendapat
bahwasanya seluruh unsur budaya
berguna pada penduduk di mana unsur ini
diperoleh, dan setiap praktik budaya
berkembang sebagai respons terhadap
kebutuhan tertentu dalam masyarakat

tersebut. Selain itu, pendekatan
fungsionalisme Malinowski
mengutamakan metode penelitian

partisipatif dengan observasi langsung di
lapangan. la percaya bahwa untuk
memahami bagaimana suatu budaya
berfungsi, seorang peneliti harus hidup di
tengah masyarakat vyang diteliti dan
mengalami sendiri bagaimana sistem
budaya tersebut berjalan dalam kehidupan
sehari-hari (lhromi, 2006:59). Pendekatan
ini memungkinkan seorang peneliti untuk



mengidentifikasi hubungan antara
berbagai aspek kebudayaan, termasuk
bagaimana adat pernikahan berkontribusi
terhadap stabilitas sosial dalam
masyarakat Minangkabau.

Dalam konteks tradisi penikahan
Minangkabau terutama dalam
pelaksanaan tradisi Alek Pisang Manih di
Nagari Panyakalan, pelaksanaan tradisi ini
bisa dianalisis dengan menggunakan sudut
pandang fungsionalisme untuk memahami
bagaimana fungsi dari adat istiadat ini
dapat bertahan sebagai bagian dari sistem
sosial yang mengatur hubungan antar
keluarga, identitas budaya, serta
pemenuhan kebutuhan sosial dan budaya
masyarakat.  Keterlibatan = masyarakat
dalam persiapan pelaksanaan tradisi Alek
Pisang Manih ini mempererat relasi sosial
dan meningkatkan rasa soliditas terlihat
melalui praktik gotong-royong vyang
dilakukan tanpa pamrih, memperkuat
jaringan kekeluargaan. Dalam pelaksanaan
tradisi Alek Pisang Manih, kebudayaan
berfungsi sebagai mekanisme sosial yang
terstruktur.

Metode dan Data

Penelitian ini dilaksanakan dengan
metode kualitatif. Objek pada penelitian
ini ialah tradisi Alek Pisang Manih di Nagari
Panyakalan menjadi bagian dari bentuk
tradisi adat istiadat saat upacara
pernikahan pada penduduk Minangkabau.
Sugiyono (2007:9) mendefinisikan
penelitian  kualitatif sebagai tradisi
tertentu pada ilmu pengetahuan sosial
secara fundamental tegantung pada
pengamatan manusia dalam kawasannya
sendiri serta berkesinambungan lewat
orang tersebut dalam bahasanya serta
pada peristilahannya. Data yang diperoleh
pada penelitian ini lalu dianalisis lewat
penggunaan teori fungsionalisme oleh
Malinowski.

Lokasi penelitian ini berada di
wilayah Nagari Panyakalan, Kecamatan

146

Kubung, Kabupaten Solok, Provinsi
Sumatera Barat. Alasan lokasi ini dipilih
dikarenakan tradisi Alek Pisang Manih
hanya terdapat pada adat istiadat
masyarakat Minangkabau di Nagari
Panyakalan saja.

Sumber Data

Data penelitian ini berupa data dari
sumber data primer dan sekunder. Sumber
data primer diperoleh melalui observasi
dan wawancara langsung dari informan
yang telah memenuhi kriteria dalam
penelitian ini. Infoman yang dipilih yakni
Wali Nagari, Ketua Kerapatan Adat Nagari
(KAN), Bundo Kanduang dan tokoh adat
atau yang disebut dengan urang ampek
jinih serta masyarakat setempat.

Data sekunder dalam penelitian ini
yaitu data yang diperoleh melalui studi
kepustakaan berupa buku-buku, jurnal
ilmiah, skripsi, dokumentasi melalui
fotografi dan videografi mengenai tradisi
Alek Pisang Manih di Nagari Panyakalan
untuk memberi keterangan atau data
pelengkap.

Teknik Analisis Data

Analisis data menurut Miles dan
Huberman (dalam Sugioyono 2022:132-
137) dibagi dalam 3 alur pelaksanaan yang
terjadi secara bersamaan, yaitu reduksi
data, penyajian data serta penarikan
simpulan. Reduksi data berarti rangkuman
mempunyai hal-hal yang pokok,
memfokuskan pada hal-hal yang penting,
dicari tema dan polanya. Penyajian data
perlu dilakukan untuk dapat menampilkan
hasil pengumpulan data dari sumber data
yang terkait dengan tradisi Alek Pisang
Manih. Penarikan kesimpulan bertujuan
agar bisa dipergunakan menjadi landasan
pengambilan putusan dan serta bahan
acuan penelitian berikutnya.

Hasil dan Pembahasan



Dalam pelaksanaan Alek Pisang
Manih  terdapat unsur-unsur tradisi
kebudayaan diantara nya adalah unsur
sistem pengetahuan, unsur bahasa, unsur
sistem peralatan dan unsur organisasi
sosial.

1. Unsur Sistem Pengetahuan

Sejarah muncul adat perkawinan di
Nagari Panyakalan sangat terkait dengan
sistem sosial masyarakat Minangkabau
yang menganut prinsip matrilineal. Dalam
konsep ini keturunan diambil dari pihak
ibu, membuat perempuan menjadi pusat
dalam pewarisan harta, identitas suku, dan
status sosial. Ide ini telah melekat pada
kehidupan masyarakat Nagari Panyakalan
sejak zaman nenek moyang dahulu nya di
dalam kelompok masyarakat yang hidup
terpadu dalam suku dengan menganut
sistem matrilineal atau keturuna menurut
ibu, pernikahan menjadi aspek yang sangat
dilakukan
sembarangan. lkatan perkawinan tidak

krusial dan tidak bisa

hanya melibatkan dua individu, tetapi juga
menghubungkan dua pihak, dua suku. Oleh
karena itu, masyarakat Panyakalan
merumuskan beberapa aturan adat yang
secara khusus mengatur proses, langkah-
langkah, dan nilai-nilai dalam sebuah
perkawinan. Tradisi ini muncul sebagai
bentuk kesepakatan bersama dengan
tujuan menjaga keseimbangan,
keharmonisan, dan keberlangsungan
struktur masyarakat matrilineal atau garis
keturunan ibu (Sayuti dkk., 2022).

Sejarah munculnya tradisi Alek
Pisang Manih dimulai dari kebiasaan yang
telah ada sejak lama dan diwariskan dari
generasi ke generasi di daerah Panyakalan.

Selain itu pelaksanaan tradisi ini hanya

147

terdapat di masyarakat Minangkabau di
Nagari Panyakalan (Wawancara Agus
Evatra Datuek Bandaro Kayo 29 April
2025).

2. Unsur Bahasa

Proses ini menggunakan bahasa
petatah-petitih
mengunakan bahasa Minangkabau yang

(Pasambahan)  yang

disampaikan oleh para tokoh adat di
Nagari Panyakalan merupakan kewajiban
untuk pelaksanaan tradisi ini bahkan salah
satu hal menarik dari tradisi Alek Pisang
Manih adalah keberadaannya sebagai
bagian tak terpisahkan dari tata cara
pernikahan yang dilaksanakan melalui
musyawarah atau dialog adat yang
mengunakan petatah-petitih atau berbalas
pantun pada acang-acang pihak sipangka
dan pihak siujung (Wawancara Agus Evatra
Datuek Bandaro Kayo 29 April 2025).
Bahasa digunakan untuk berkomunikasi
antara anggota masyarakat yang terlibat
dalam tradisi. Ini termaksud komunikasi
antara keluarga yang akan menikah, tokoh
masyarakat.

3. Unsur Sistem Peralatan

Sepasang tunas kelapa yang dipakai
dalam tradisi Alek Pisang Manih memiliki
peran yang sangat penting. Tunas-tunas ini
melambangkan harapan agar pernikahan
pasangan pengantin bisa berkembang
dengan baikdan membangun keluarga
besar yang kuat dan berkelanjutan.

Di sudut ruangan, carano sudah
tertata rapi di atas kain adat yang bermotif
kuno. Janang duduk bersila, menunggu
aba-aba dari acang-acang. Di dalam
carano, sirih langkok tersusun lengkap
daun sirih segar, buah pinang yang sudah



dibelah, sejumput tembakau, dan sadah
yang dibungkus kecil. Ketika prosesi Alek
Pisang Manih mencapai tahap timbang
tando, suasana mulai hening. Kedua
keluarga, dari pihak perempuan dan laki-
laki, sudah duduk berhadapan. Dan
Mereka menerima cawek lalu
menempatkan karih keris pusaka yang
melambangkan keberanian dan tanggung

jawab dalam carano yang sama.

Gambar 1
Prosesi adat di hadapan carano

= —=— -~ *s

Sekali lagi janang berjalan
perlahan, mengembalikan carano kepada
para niniek mamak dari pihak perempuan.
Setelah proses pertukaran selesai, cawek
dan karih kini berada di lokasi berbeda,
namun fungsinya telah bergabung: satu
merepresentasikan perlindungan,
sementara yang lain melambangkan
kekuatan (Wawancara Agus Evatra Datuek

Bandaro Kayo 29 April 2025).

3. Unsur Sistem Organisasi Sosial

148

Di dalam unsur organisasi sosial di
Nagari  Panyakalan ada  beberapa
organisasi berupa KAN (Kerapatan adat
nagari) yang dimana nya KAN adalah untuk
melakukan musyawarah dan mufakat
kepada adat yang ada di nagari panyakalan
dan nanti nya berupa tradisi Alek Pisang
Manih  dan nanti nya mereka
bermusyawarah apa saja yang akan
diberikan berupa saksi sosial, saksi adat
dan saksi moral dan berupa uang dan satu
ekor kambing. Urang ampek jinih yaitu
Penghulu, Manti, Dubalang dan Malin
mereka memiliki masing-masing tugas nya
yaitu  Penghulu  bertugas  sebagai
penesehat dalam suatu kaum/suku, Manti
bertugas sebagai wakil dari penghulu
dimana nanti nya penghulu tidak hadir
nanti nya manti yang menganti nya,
dubalang bertugas sebagai keamanan
dalam pelaksanaan tradisi ini sedangkan
Malin paham akan agama.

Selain itu, dalam pelaksanaan
tradisi Alek Pisang Manih, Kerapatan Adat
Nagari (KAN) menetapkan adanya sanksi.
Sanksi tersebut berupa sanksi moral
maupun sanksi adat yang dapat
menyebabkan

seseorang  kehilangan

kehormatan di  masyarakat Nagari
Panyakalan. Melalui musyawarah dan
mufakat dalam salingka adat Nagari
Panyakalan, para wurang ampek jinih
bersama para datuek/niniek mamak
menyepakati bahwa siapa pun yang tidak
melaksanakan tradisi ini akan dikenai
sanksi. Ketentuan tersebut berlaku bagi
pihak laki-laki maupun perempuan yang

telah menikah.



Fungsi tradisi Alek Pisang Manih dalam
upacara Perkawinan pada Masyarakat
Nagari Panyakalan

Fungsi yang ada dalam tradisi Alek
Pisang Manih ini mencakup penerimaan
hubungan dalam acara pernikahan antara
dua belah pihak. Pelaksanaan tradisi Alek
Pisang Manih di Nagari Panyakalan
memiliki fungsinya yang sangat penting
dalam kehidupan sosial dan budaya
masyarakat Minangkabau (Naldi, 2013).

Tradisi ini hanya sekadar upacara
adat tetapi juga merupakan bagian dari
nilai-nilai dan cara masyarakat memahami
hidup, terutama dalam konteks
pernikahan adat. Peran Sosial dalam
Pelaksanaan Alek Pisang Manih menjadi
waktu penting yang menyatukan dua
keluarga besar yang akan terikat melalui
pernikahan. Dalam proses ini, berbagai
elemen masyarakat seperti urang ampek
jinih, niniak mamak, janang, acang-acang,
dan masyarakat sekitar juga berpartisipasi.
Peran Budaya Sebagai bagian dari proses
pernikahan Minangkabau. Alek Pisang
Manih  adalah bentuk nyata dari
pemeliharaan adat dan budaya lokal.
Setiap langkah dalam pelaksanaan tradisi
tersebut mengandung fungsi dan nilai-nilai
yang diwariskan dari generasi ke generasi,
seperti pentingnya musyawarah, dan
mufakat penghormatan terhadap nenek
moyang. Tradisi ini berfungsi sebagai cara
untuk  menjaga identitas budaya
Minangkabau di tengah arus modernisasi
yang kuat. Masyarakat tetap melihat Alek
Pisang Manih sebagai tanda keberlanjutan
warisan adat, bukan sekadar formalitas
seremonial. Masyarakat tetap melihat Alek
Pisang Manih sebagai tanda keberlanjutan
warisan adat, bukan sekadar formalitas

149

pelestarian budaya lokal tradisi ini
membantu melestarikan budaya lokal
terutama di nagari Panyakalan. Dengan
terus melaksanakan tradisi ini masyarakat
setempat menjaga agar nilai-nilai adat
istiadat dan cara hidup tradisional tidak
hilang ditelan zaman.

Tradisi Alek Pisang Manih untuk
memperkuat hubungan antar keluarga,
solidaritas  sosial, dan memperluas
hubungan  antar  keluarga.  Proses
kerjasama yang dilakukan  selama
persiapan dan pelaksanaan menunjukkan
bahwa tradisi ini juga berfungsi sebagai
sarana penyatuan sosial, tempat nilai
kebersamaan bisa dilihat dalam tindakan
nyata (Safrizal, S. 2025:9-26).

Pelaksanaan tradisi Alek Pisang
Manih memiliki fungsi yang sangat penting
dalam sosial dan budaya masyarakat
Minangkabau. Dalam segala bentuk
penyelenggaraan tradisi dan upacara
perkawinan pastilah mempunyai fungsi
tertentu dimata masyarakat tersebut,
dalam hal setiap masyarakat pelaksanaan
sebuah upacara perkawinan bagi anggota
keluarga/kerabat  mempunyai  aneka

ragam fungsi diantaranya adalah

1. Fungsi Tradisi Alek Pisang Manih dalam
Menjaga Struktur Sosial Masyarakat
Matrilineal

Tradisi Alek Pisang Manih di Nagari
Panyakalan adalah cerminan nyata dari
sistem sosial Minangkabau yang
berlandaskan matrilineal, di mana garis
keturunan diturunkan dari ibu. Dalam pola
ini, perempuan memainkan peran penting
dalam mewariskan identitas suku, aset
warisan, dan keabsahan sosial. Dengan

demikian, pernikahan tidak hanya



dipandang sebagai penggabungan dua
orang, tetapi juga sebagai jembatan antara
dua keluarga besar atau dua suku dalam
struktur masyarakat adat Minangkabau
(Sayuti et al., 2022).

Berdasarkan teori fungsionalisme
yang dikemukakan oleh  Bronistaw
Malinowski, setiap lembaga sosial
termasuk tradisi pernikahan berperan
dalam memenuhi kebutuhan dasar serta
menjaga kesatuan sosial dalam
masyarakat. Malinowski mengemukakan
bahwa tradisi dan praktik budaya
diciptakan untuk memenuhi kebutuhan
manusia yang bersifat biologis, sosial, dan
psikologis. Tradisi Alek Pisang Manih
berfungsi memenuhi peran tersebut
melalui rangkaian upacara yang rumit:
mulai dari pertukaran tando, bararak,
hingga acara makan bersama, yang
semuanya mengandung fungsi dalam
memperkuat kohesi sosial, legitimasi
kekerabatan, dan kestabilan struktur adat.

Dalam masyarakat Panyakalan,
pernikahan sangat penting karena tidak
bisa dilaksanakan sembarangan. Jika tidak
mengikuti ketentuan adat, hubungan
pernikahan akan dianggap batal secara
sosial dan bisa berujung pada hukuman
adat, seperti pengucilan dari komunitas.
Oleh sebab itu, Alek Pisang Manih menjadi
bagian penting dalam pelestarian adat dan
norma sosial di masyarakat yang
matrilineal (Okfernando, 2013; Naldi,

2013).

2. Menguatkan Struktur Kekerabatan dan
Solidaritas Sosial

Pernikahan bukan hanya
perpaduan dua orang pihak tetapi juga

merupakan momen sosial yang

150

menghubungkan dua kelompok keluarga
yang berbeda. Di Nagari Panyakalan,
tradisi pernikahan seperti baretuang,
mamanggia, managak pondok, dan
bararak bako menunjukkan bagaimana
ikatan keluarga dan rasa solidaritas dijaga
dan diperkuat melalui rangkaian adat.
Kegiatan ini melibatkan peran aktif dari
anggota keluarga besar, mamak (paman
dari pihak perempuan), niniek mamak,
penghulu suku, dan masyarakat sekitar. Ini
berarti tanggung jawab pernikahan tidak
hanya ditanggung oleh pengantin, tetapi
oleh seluruh masyarakat tempat mereka
tinggal.

Pendekatan fungsionalisme yang
dikemukakan oleh Bronislaw Malinowski
sangat penting untuk menjelaskan
bagaimana  tradisi ini membantu
menguatkan hubungan sosial. Menurut
Malinowski, setiap bagian dari kebudayaan
memiliki  tujuan  untuk  memenuhi
kebutuhan sosial komunitas. Tradisi
pernikahan yang melibatkan keluarga
besar berfungsi sebagai cara untuk
mengikat sosial yang memastikan stabilitas
kelompok. Dengan kata lain, tradisi seperti
baretuang, mamanggie, dan bararak bukan
sekadar ritual tanpa makna, melainkan
berperan penting dalam membangun
kesatuan dan memperkuat jaringan sosial
di masyarakat.

Pendekatan Malinowski
menjelaskan bahwa adat tradisional
berfungsi sebagai cara untuk menjaga
ketertiban sosial. Ini jelas terlihat dalam
peran mamak dan urang ampek jinih yang
memiliki kekuasaan untuk memediasi,
memberi persetujuan, dan bertanggung
jawab atas seluruh proses. Mereka bukan
hanya lambang adat, tetapi juga tokoh



sosial yang menjaga nilai, norma, dan etika
dalam  masyarakat. Keterlibatan ini
memperkuat rasa memiliki dan tanggung
jawab di antara anggota keluarga,
menciptakan hubungan sosial yang stabil
dan harmonis.

Konsep kepercayaan sosial pernah
dibahas oleh Bronislaw Malinowski dalam
konteks sistem perdagangan kula, yang
memerlukan saling percaya antar pihak
yang terlibat dalam barter. Ini terlihat
dalam tradisi Alek Pisang Manih.
Kepercayaan di sini bersifat kolektif dan
terbentuk melalui interaksi adat yang
dilakukan secara berulang. Dalam tradisi
pernikahan, kepercayaan muncul ketika
masing-masing pihak bersedia untuk
berbagi informasi, berkomitmen pada
kesepakatan, dan menghormati aturan
adat vyang telah disetujui bersama.
Misalnya, ketika keluarga mempelai laki-
laki datang ke rumah mempelai
perempuan, mereka melibatkan banyak
orang vyang telah dipercaya sebagai
penyampai pesan, pemimpin adat, atau
perwakilan. Proses ini dapat berjalan
lancar jika semua pihak saling percaya
bahwa adat dilaksanakan dengan niat baik
dan sesuai aturan.

3. Pisang dan Tando sebagai Sarana
Estetika

Pisang sebagai elemen kunci dalam
nama tradisi Alek Pisang Manih, tidak
dipilih sembarangan. Buah ini disaji dalam
berbagai cara seperti pisang buai dan
pisang goreng, yang keduanya mempunyai
tekstur, rasa, dan tampilan yang menarik.
Dalam konteks adat, makanan bukan
hanya untuk dikonsumsi, tetapi juga
memiliki nilai estetika yang tinggi. Pisang

151

dipilih karena selain mudah diolah dan
disukai banyak orang, juga melambangkan
harapan akan kehidupan yang manis,
lembut, dan menyenangkan bagi kedua
pengantin. Penyajian hidangan manis
seperti pisang dengan berbagai variasi
menunjukkan keindahan perpaduan rasa,
tampilan, dan fungsi yang semuanya
bertujuan menciptakan suasana perayaan
yang sakral sekaligus menyenangkan.
Dalam perjamuan adat, pisang bukan
sekadar makanan, tetapi juga merupakan
ungkapan rasa syukur, penerimaan sosial,
dan bentuk penghormatan kepada para
tamu.

Menurut pandangan Malinowski,
semua aspek budaya berfungsi untuk
memenuhi kebutuhan masyarakat. Dalam
konteks ini, pisang memenuhi kebutuhan
akan  ungkapan kebahagiaan  dan
sambutan tamu dengan cara vyang
terhormat, sedangkan tando memenuhi
kebutuhan  akan  kepastian  sosial,
pengesahan hubungan dan penghormatan
antar keluarga. Dengan begitu pisang dan
tando tidak hanya memberi keindahan
pada rangkaian adat tetapi juga
memperkuat  struktur  sosial  yang
mendukung kelangsungan tradisi itu

sendiri (lhromi, 2006).

4. Fungsi Lembaga Adat sebagai Penjaga
Nilai dan Tata Tertib Tradisi

Tradisi Alek Pisang Manih di Nagari
Panyakalan tidak hanya merupakan bagian
dari serangkaian acara perkawinan, tetapi
juga menunjukkan sistem sosial yang
teratur lewat fungsi-fungsi adat yang
dilaksanakan oleh lembaga tradisi.
Lembaga tradisi di sini terdiri dari urang

ampek jinih yang dikenal sebagai:



Penghulu, Manti, Dubalang, dan Malin.
Dari masing-masing memiliki tanggung
jawab dan peranan dalam memastikan
agar tradisi berlangsung dengan baik dan
teratur Malinowski menjelaskan bahwa
setiap adat, objek, ide, atau keyakinan
memiliki peranan penting  dalam
kehidupan kelompok. Tradisi Alek Pisang
Manih menjadi contoh nyata dari hal ini.
Nilai kebersamaan, penghormatan
terhadap adat, dan ketaatan pada struktur
sosial yang ada adalah bagian dari sistem
yang terus dihidupkan setiap kali tradisi ini
dilaksanakan. Lembaga adat bukan hanya
bertindak sebagai pelaksana, tetapi juga
sebagai penjaga nilai, pengarah moral, dan
pengatur sosial yang memastikan bahwa
komunitas tetap berjalan sesuai dengan
norma yang diwariskan dari generasi ke
generasi. Selain itu, ketika tradisi ini tidak
diikuti, sanksi adat diterapkan sebagai
bentuk kontrol sosial yang kuat. Dalam
musyawarah adat di Nagari Panyakalan,
telah  disetujui bahwa pelanggaran
terhadap pelaksanaan Alek Pisang Manih
dianggap sebagai pelanggaran adat. Sanksi
yang diterapkan bisa berupa sanksi moral,
teguran adat, atau kewajiban membayar
sejumlah uang atau menyediakan seekor
kambing. Ini menegaskan bahwa lembaga
adat tidak hanya menjaga kelangsungan
tradisi, tetapi juga mengontrol tatanan
sosial lewat sistem sanksi yang diakui dan
diterima oleh masyarakat (Wawancara
Agus Evatra Datuek Bandaro Kayo 29 April
2025).

Dengan demikian, lembaga adat
dalam tradisi Alek Pisang Manih tidak
hanya melaksanakan fungsi seremonial,
tetapi juga menjadi fondasi utama dalam
sistem sosial yang rumit. Fungsinya yang

152

meliputi pengawasan, pengaturan, dan
pengendalian adalah gambaran nyata dari
bagaimana struktur adat berperan dalam
menjaga integritas budaya dan tatanan
masyarakat, sesuai  dengan  teori
Malinowski bahwa budaya adalah alat
untuk memenuhi kebutuhan kolektif
masyarakat.

5. Konsep Antropologi Kuliner dalam
Tradisi Alek Pisang Manih

Sebuah pengetahuan yang
terbentuk  dari pengalaman dan
pengetahuan membentuk memori dalam
penyajian makanan. Makanan dianggap
sebagai sesuatu aktualisasi diri dari
kelompok dan reproduksi pengetahuan
terkait dengan cara membuat dan
menyajikan makanan terutama dalam
konteks Tradisi Alek Pisang Manih. Pisang
bukan hanya dijadikan sebagai sesuatu
makanan saja tetapi sebagai sesuatu
makanan tradisional yang wajib
ditempatkan dalam Tradisi Alek Pisang
Manih. Pisang dijadikan sebuah medium
dalam pelaksanaan tradisi ini yang
bertujuan untuk memuaskan masyarakat

pendukung tradisi ini (Aziz, 2015).

Simpulan

Tradisi  Alek  Pisang  Manih
merupakan warisan budaya Minangkabau
yang unik dan masih dilestarikan secara
turun-temurun oleh masyarakat Nagari
Panyakalan, Kecamatan Kubung,
Kabupaten Solok. Sebagai bagian integral
dari rangkaian adat perkawinan, tradisi ini
dilaksanakan secara terstruktur di rumah
mempelai perempuan (anak daro)
sebelum akad nikah, melibatkan elemen
masyarakat seperti urang ampek jinih,
datuek/niniek mamak, urang sumando,
acang-acang, dan janang. Prosesinya



diawali dengan sambutan berupa petatah-
petitih atau panitahan dalam bahasa
Minangkabau, yang mencerminkan
penghormatan antarpihak (pangka dari
perempuan dan ujuang dari laki-laki).

Berdasarkan teori Fungsionalisme
Bronislaw Malinowski, tradisi ini tidak
sekadar seremoni, melainkan berfungsi
memenuhi kebutuhan sosial masyarakat
matrilineal, yaitu memperkuat ikatan
kekerabatan, solidaritas, dan harmoni
antar-suku melalui nilai kebersamaan serta
gotong royong. Pernikahan di sini dilihat
sebagai penyambung dua keluarga, di
mana masalah rumah tangga menjadi
tanggung jawab bersama, sehingga
menekankan pentingnya musyawarah pra-
pernikahan.

Pelestarian tradisi ini memerlukan
peran aktif masyarakat, khususnya
generasi muda, untuk menjaga nilai
budaya dari ancaman modernisasi.
Pemerintah daerah Kabupaten Solok
diharapkan mendukung melalui program
pemberdayaan dan dokumentasi untuk
mempromosikan tradisi ini secara nasional
maupun internasional.

Penelitian ini menunjukkan
kelebihan tradisi dalam mempertahankan
identitas adat Minangkabau,
meningkatkan rasa kebersamaan, dan
berpotensi sebagai daya tarik wisata
budaya. Namun, terdapat limitasi seperti
data vyang cenderung jenuh akibat
penelitian sebelumnya pada objek serupa,
serta potensi bias karena informan berasal
dari lingkungan dekat peneliti. Untuk
penelitian selanjutnya, disarankan
menggunakan  pendekatan  beragam
seperti etnografi, eksplorasi simbolik dan
dinamika sosial, serta kolaborasi
interdisipliner guna memperkaya kajian
antropologi budaya Minangkabau.

Daftar Pustaka
Aziz, B. (2015). Strategi adaptasi kelompok
pengawas konservasi penyu Taman

153

Kili-Kili, Desa Wonocoyo,
Kecamatan Panggul, Kabupaten
Trenggalek [Doctoral dissertation,
Universitas Airlangga]. Repository

Universitas Airlangga.
https://repository.unair.ac.id/1613
6/

lhromi, T. O. (Ed.). (2006). Pokok-pokok
antropologi budaya. Yayasan Obor
Indonesia.

Kaplan, D., & Manners, R. A. (2002). Teori
budaya (L. Simatupang, Trans.).
Pustaka Pelajar. (Original work
published 1972)

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1984).
Drawing valid meaning from
gualitative data: Toward a shared
craft.  Educational  Researcher,

13(5), 20-30.
https://doi.org/10.3102/0013189X
013005020

Naldi, J. (2013). Tradisi mangaku mamak
dalam upacara perkawinan (Studi
kasus: Nagari Panyakalan,
Kecamatan Kubung, Kabupaten
Solok)  [Undergraduate thesis,

Universitas  Andalas].  Scholar
Universitas Andalas.
http://scholar.unand.ac.id/488784
A

Okfernando, R. (2013). Alek pisang manih
pada masyarakat Nagari

Panyakalan, Kecamatan Kubung,
Kabupaten Solok [Undergraduate
thesis, Universitas Andalas].

Safrizal, S. (2025). Silaturahmi sebagai
sarana komunikasi interpersonal
dalam  mempererat hubungan
sosial (Perspektif hadits). Buana
Komunikasi (Jurnal Penelitian dan
Studi llmu Komunikasi), 6(1), 9-26.
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.
php/buanakomunikasi/article/view
/3996

Sayuti, M. (2022). Marriage system in
Minangkabau culture: Temporary
Minangkabau people’s perception.



https://repository.unair.ac.id/16136/?referrer=grok.com
https://repository.unair.ac.id/16136/?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3102/0013189X013005020?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3102/0013189X013005020?referrer=grok.com
http://scholar.unand.ac.id/488784/?referrer=grok.com
http://scholar.unand.ac.id/488784/?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com

154

Journal of Cultura and Lingua, 3(1),
49-55.
https://culingua.bunghatta.ac.id/in
dex.php/culingua/article/view/106

Setiawan, H. (2014). Manusia utuh: Sebuah
kajian atas pemikiran Abraham
Maslow. PT Kanisius.

Sugiyono. (2007). Metode penelitian

kuantitatif, kualitatif, dan R&D.
Alfabeta.



https://culingua.bunghatta.ac.id/index.php/culingua/article/view/106?referrer=grok.com
https://culingua.bunghatta.ac.id/index.php/culingua/article/view/106?referrer=grok.com

