
 

143 
 

Tradisi Alek Pisang Manih dalam Upacara 
Perkawinan di Nagari Panyakalan dalam 
Analisis Teori Fungsionalisme  

EKSPRESI:  
Indonesian Art Journal 

14(2) 143-154 
©Author(s) 2025 

journal.isi.ac.id/index.php/ekspresi 
DOI: https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.17572 

 
Rikal Junifra Nazar1 
Basyarul Aziz1 

 
 

Abstrak 
Penelitian ini menganalisis tradisi Alek Pisang Manih dalam upacara perkawinan masyarakat Nagari 
Panyakalan, yang unik dan disertai sanksi adat serta moral, menggunakan teori Fungsionalisme 
Bronislaw Malinowski untuk mengungkap fungsi budayanya. Penelitian ini menggunakan pendekatan 
kualitatif deskriptif dengan pengumpulan data melalui observasi, wawancara, dan dokumentasi. 
Tradisi ini mencakup unsur sistem pengetahuan, bahasa, peralatan, dan organisasi sosial dari adat 
salingka nagari, serta bagian dari rangkaian adat perkawinan yang dilestarikan hingga kini, 
mencerminkan nilai budaya dan harapan rumah tangga harmonis. Berdasarkan teori Fungsionalisme 
Malinowski, tradisi berfungsi menjaga struktur sosial matrilineal, menguatkan kekerabatan dan 
solidaritas, pisang tando sebagai sarana estetika, serta lembaga adat sebagai penjaga nilai dan tata 
tertib." 
 
Kata kunci: Tradisi Alek Pisang Manih, Fungsi, Struktur Sosial Matrilineal, Solidaritas Sosial. 
 
Abstract 
 
This research analyzes the Alek Pisang Manih tradition in the wedding ceremony of the Nagari 
Panyakalan community, which is unique and accompanied by customary and moral sanctions, using 
Bronislaw Malinowski's Functionalism theory to reveal its cultural functions. This research employs a 
descriptive qualitative approach with data collection through observation, interviews, and 
documentation. This tradition encompasses elements of knowledge systems, language, equipment, 
and social organization from the adat salingka nagari, as well as part of the wedding custom series 
that is preserved to this day, reflecting cultural values and hopes for a harmonious household. Based 
on Malinowski's Functionalism theory, the tradition functions to maintain the matrilineal social 
structure, strengthen kinship and social solidarity, pisang tando as aesthetics medium, and customary 
institutions as guardians of values and order. 
 
Keywords: Alek Pisang Manih Tradition, Function, Matrilineal Social Structure, Social Solidarity. 

 
Pendahuluan  

Tradisi Alek Pisang Manih 
merupakan praktik budaya yang hanya 
dijumpai di Nagari Panyakalan. Tradisi ini 
telah diwariskan secara turun-temurun 
dan menjadi bagian penting dari identitas 
masyarakat Minangkabau setempat. 

                                                           
1,2 Jurusan Antropologi Budaya, Institut Seni Indonesia Padangpanjang, Indonesia.  
Korespondensi: Jl. Bahder Johan, Guguk Malintang, Kota Padang Panjang, Sumatera Barat 27118. Email: 
rikaljunifranazar29@gmail.com  

Informan menegaskan keunikannya 
dengan menyatakan bahwa Alek Pisang 
Manih memang hanya ada di Panyakalan 
dan terus dilestarikan dari generasi ke 
generasi. 

Perkawinan pada masyarakat 
Minangkabau tidak hanya menjadi ritus 
penyatuan dua individu, melainkan juga 

https://doi.org/10.24821/ekspresi.v14i2.17572
mailto:rikaljunifranazar29@gmail.com


144 
 

menjadi tanda relasi sosial antar suku dan 
antar kaum dalam kerangka adat yang 
terstruktur. Di Nagari Panyakalan, 
Kecamatan Kubung, Kabupaten Solok, 
Sumatera Barat, tradisi Alek Pisang Manih 
merupakan bagian penting dan wajib dari 
rangkaian upacara perkawinan adat. 
Tradisi ini berfungsi sebagai pesta adat 
penyambutan, tempat pertukaran tanda 
sosial, dan forum pengesahan hubungan 
kekeluargaan antara pihak perempuan 
dan pihak laki-laki. Dalam 
pelaksanaannya, upacara ini diatur oleh 
adat salingka nagari, yang menekankan 
tata cara khusus, melibatkan banyak pihak 
seperti urang ampek jinih, datuak/niniek 
mamak, urang sumando, dan janang, 
yang hadir dengan fungsi dan posisi sosial 
yang telah ditentukan oleh struktur adat 
(Okfernado, 2013). 

Individu dan kelompok yang telah 
dijelaskan sebelumnya, memiliki bagian 
serta peran tersendiri yang 
berkesinambungan saat pelaksanaan Alek 
Pisang Manih. Hal itu disebabkan pada 
adat istiadat seluruh elemen penduduk 
akan saling berdampak pada perjalanan 
pelaksanaannya. Mereka, pada suatu 
upacara perkawian menjadi suatu sistem 
sosial yang berjalan di Masyarakat. Lokasi 
penyelenggaraan tradisi ini harus 
dilaksanakan di kediaman keluarga 
ataupun kaum kerabat pihak anak daro 
(mempelai/pengantin perempuan).  
Apabila seluruh rangkaian proses 
pelaksanaan Alek Pisang Manih ini selesai 
diselenggarakan maka kedua 
mempelai/pengantin dapat menjalankan 
proses akad nikah lewat syariat Islam 

Prosesi tradisi Alek Pisang Manih 
ini dilaksanakan dalam penyelenggaraan 
pesta pernikahan secara adat istiadat. 
Apabila tradisi ini tidak dilaksanakan, 
secara adat akan memberikan 
konsekuensi sosial yaitu: (1) norma adat 
pada komunitas masyarakat berpotensi 
hilang, (2) sanksi adat; berdasarkan 

kesepakatan niniak mamak (pemuka 
adat), keluarga yang melanggar dapat 
dikenakan denda berupa pembayaran 
sejumlah uang atau penyediaan seekor 
kambing dalam konteks aturan adat 
tradisi Alek Pisang Manih , (3) sanksi 
moral; Pelanggaran terhadap tradisi ini 
dapat menyebabkan rasa malu bagi 
keluarga, karena dianggap tidak 
menghormati nilai-nilai leluhur dan adat 
istiadat yang telah diwariskan. Oleh 
karena itu pemahaman dan 
penghormatan terhadap adat setempat 
sangatlah penting untuk menjaga 
keharmonisan dan kehormatan dalam 
masyarakat. 

Ritual perkawinan bukan hanya 
terkait dengan dimensi fungsi, melainkan 
juga mekanisme untuk memperkuat 
solidaritas, mengatur relasi sosial, dan 
menjaga keberlangsungan kehidupan 
sosial. Kehidupan masyarakat dan 
kebudayaan merupakan sistem terpadu 
yang menekankan unsur-unsur budaya 
sebagai respon untuk memenuhi 
kebutuhan biologis, psikologis maupun 
sosial. Tradisi seperti Alek Pisang Manih 
pada masyarakat Nagari Panyakalan, 
dapat dipahami sebagai strategi kultural 
untuk mempertahankan kohesi sosial, 
menegakkan nilai-nilai adat, serta 
memastikan bahwa keluarga yang 
terbentuk selaras Oleh karena itu, 
pengembangan kajian ini dapat diarahkan 
ke dalam kerangka fungsional  untuk lebih 
menekankan pada unsur-unsur dan peran 
praktis dalam tradisi ini sehingga peneliti 
memiliki ketertarikan untuk membahasa 
dan menganalisis masalah ini. 

 

Landasan Teori 
Dalam penelitian ini, penulis 

melibatkan teori fungsionalisme dari 
Malinowski. Teori fungsionalisme 
Malinowski digunakan sebagai pendekatan 
untuk menganalisis peran dan fungsi 
tradisi Alek Pisang Manih. Adapun tradisi 



145 
 

ini sekali lagi dilakukan dengan tujuan 
menjaga stabilitas sosial serta 
keberlanjutan adat dan budaya 
masyarakat setempat. Sebagai salah satu 
tradisi pernikahan/perkawinan menurut 
adat istiadat yang berlaku dalam 
masyarakat Minangkabau. Tradisi ini 
bukan hanya sekadar seremonial, tetapi 
juga memiliki fungsi sosial yang mendalam 
dalam memperkuat hubungan antar-
keluarga serta mempertahankan nilai 
budaya yang diberi dengan menurun. Oleh 
karena itu, teori fungsionalisme yang 
menekankan bahwa setiap unsur budaya 
memiliki peran penting dalam menjaga 
keseimbangan masyarakat menjadi 
relevan dalam memahami keberlanjutan 
tradisi ini (Malinowski, 1884-1942). 

Pendekatan fungsionalisme pada 
antropologi dapat dianalogikan seperti 
melihat suatu organisme. Maksudnya yaitu 
suatu sistem sosial dan kebudayaan 
merupakan bagian dari kesatuan makhluk 
hidup yang utuh yang saling terkait dan 
harmoni yang saling berkontribusi pada 
kehidupan organisme itu. Dengan 
demikian, masing-masing bagian memiliki 
andil atau fungsi yang saling menopang 
eksistensinya. Selanjutnya, sistem budaya 
sebagaimana halnya “kebutuhan biologis” 
yang harus pula terpenuhi agar suatu 
makhluk hidup untuk dapat bertahan 
hidup. 

 Ketika kebutuhan sosial tersebut 
tidak terpenuhi, ia tidak dapat berfungsi 
untuk menopang kehidupan secara 
keseluruhan sehingga eksistensinya pun 
turut terancam dan “mati”, atau dapat 
berubah menjadi entitas yang berbeda dari 
sebelumnya. Kegiatan-kegiatan, ritual, 
maupun kegiatan sosial lainnya menjadi 
krusial sebagai upaya pengikat dan saling 
menghidupi untuk menjamin eksistensi 
atau kelestarian baik bagi bagian-bagian 
kecilnya hingga sistem itu sendiri secara 
lebih besar (Kaplan & Manners, 2002:77-
78).  

Malinowski dalam teori 
fungsionalisme menyatakan bahwa 
kebudayaan berkembang untuk 
memenuhi berbagai kebutuhan manusia, 
termasuk kebutuhan psikologis. 
Kebutuhan Psikologis melalui pelaksanaan 
tradisi ini, individu merasakan rasa 
memiliki dan identitas budaya yang kuat.  

Partisipasi dalam upacara adat 
memberikan kepuasan emosional dan rasa 
bangga terhadap warisan leluhur, sehingga 
meningkatkan kesejahteraan psikologis. 
muncul dari kombinasi berbagai faktor 
genetik, lingkungan, psikologis, perilaku, 
dan spiritualistas (Ryff, 1950). Dalam 
pandangan Malinowski, kebutuhan sosial 
sangat penting dikarenakan individu tidak 
bisa hidup sendirian. Budaya berkembang 
untuk memastikan bahwa individu 
memiliki sistem sosial yang membantu 
mereka berinteraksi, bekerja sama, dan 
menemukan identitas dalam masyarakat. 
Melalui kekerabatan, norma, agama, 
gotong royong, dan pendidikan, manusia 
mendapatkan dukungan sosial yang 
diperlukan untuk kehidupan yang stabil 
dan harmonis. Malinowski juga 
menekankan pentingnya memahami 
fungsi setiap unsur kebudayaan dalam 
konteksnya. Malinowski berpendapat 
bahwasanya seluruh unsur budaya 
berguna pada penduduk di mana unsur ini 
diperoleh, dan setiap praktik budaya 
berkembang sebagai respons terhadap 
kebutuhan tertentu dalam masyarakat 
tersebut. Selain itu, pendekatan 
fungsionalisme Malinowski 
mengutamakan metode penelitian 
partisipatif dengan observasi langsung di 
lapangan. Ia percaya bahwa untuk 
memahami bagaimana suatu budaya 
berfungsi, seorang peneliti harus hidup di 
tengah masyarakat yang diteliti dan 
mengalami sendiri bagaimana sistem 
budaya tersebut berjalan dalam kehidupan 
sehari-hari (Ihromi, 2006:59). Pendekatan 
ini memungkinkan seorang peneliti untuk 



146 
 

mengidentifikasi hubungan antara 
berbagai aspek kebudayaan, termasuk 
bagaimana adat pernikahan berkontribusi 
terhadap stabilitas sosial dalam 
masyarakat Minangkabau. 

Dalam konteks tradisi penikahan 
Minangkabau terutama dalam 
pelaksanaan tradisi Alek Pisang Manih di 
Nagari Panyakalan, pelaksanaan tradisi ini 
bisa dianalisis dengan menggunakan sudut 
pandang fungsionalisme untuk memahami 
bagaimana fungsi dari adat istiadat ini 
dapat bertahan sebagai bagian dari sistem 
sosial yang mengatur hubungan antar 
keluarga, identitas budaya, serta 
pemenuhan kebutuhan sosial dan budaya 
masyarakat. Keterlibatan masyarakat 
dalam persiapan pelaksanaan tradisi Alek 
Pisang Manih ini mempererat relasi sosial 
dan meningkatkan rasa soliditas terlihat 
melalui praktik gotong-royong yang 
dilakukan tanpa pamrih, memperkuat 
jaringan kekeluargaan. Dalam pelaksanaan 
tradisi Alek Pisang Manih, kebudayaan 
berfungsi sebagai mekanisme sosial yang 
terstruktur. 

 

Metode dan Data 
             Penelitian ini dilaksanakan dengan 
metode kualitatif. Objek pada penelitian 
ini ialah tradisi Alek Pisang Manih di Nagari 
Panyakalan menjadi bagian dari bentuk 
tradisi adat istiadat saat upacara 
pernikahan pada penduduk Minangkabau. 
Sugiyono (2007:9) mendefinisikan 
penelitian kualitatif sebagai tradisi 
tertentu pada ilmu pengetahuan sosial 
secara fundamental tegantung pada 
pengamatan manusia dalam kawasannya 
sendiri serta berkesinambungan lewat 
orang tersebut dalam bahasanya serta 
pada peristilahannya. Data yang diperoleh 
pada penelitian ini lalu dianalisis lewat 
penggunaan teori fungsionalisme oleh 
Malinowski. 

Lokasi penelitian ini berada di 
wilayah Nagari Panyakalan, Kecamatan 

Kubung, Kabupaten Solok, Provinsi 
Sumatera Barat.  Alasan lokasi ini dipilih 
dikarenakan tradisi Alek Pisang Manih 
hanya terdapat pada adat istiadat 
masyarakat Minangkabau di Nagari 
Panyakalan saja. 

 
Sumber Data 

Data penelitian ini berupa data dari 
sumber data primer dan sekunder. Sumber 
data primer diperoleh melalui observasi 
dan wawancara langsung dari informan 
yang telah memenuhi kriteria dalam 
penelitian ini. Infoman yang dipilih yakni 
Wali Nagari, Ketua Kerapatan Adat Nagari 
(KAN), Bundo Kanduang dan tokoh adat 
atau yang disebut dengan urang ampek 
jinih serta masyarakat setempat. 

Data sekunder dalam penelitian ini 
yaitu data yang diperoleh melalui studi 
kepustakaan berupa buku-buku, jurnal 
ilmiah, skripsi, dokumentasi melalui 
fotografi dan videografi mengenai tradisi 
Alek Pisang Manih di Nagari Panyakalan 
untuk memberi keterangan atau data 
pelengkap. 

 
Teknik Analisis Data  

Analisis data menurut Miles dan 
Huberman (dalam Sugioyono 2022:132-
137) dibagi dalam 3 alur pelaksanaan yang 
terjadi secara bersamaan, yaitu reduksi 
data, penyajian data serta penarikan 
simpulan. Reduksi data berarti rangkuman 
mempunyai hal-hal yang pokok, 
memfokuskan pada hal-hal yang penting, 
dicari tema dan polanya. Penyajian data 
perlu dilakukan untuk dapat menampilkan 
hasil pengumpulan data dari sumber data 
yang terkait dengan tradisi Alek Pisang 
Manih. Penarikan kesimpulan bertujuan 
agar bisa dipergunakan menjadi landasan 
pengambilan putusan dan serta bahan 
acuan penelitian berikutnya. 
 

Hasil dan Pembahasan 



147 
 

Dalam pelaksanaan Alek Pisang 

Manih terdapat unsur-unsur tradisi 

kebudayaan diantara nya adalah unsur 

sistem pengetahuan, unsur bahasa, unsur 

sistem peralatan dan unsur organisasi 

sosial. 

 

1. Unsur Sistem Pengetahuan  

Sejarah muncul adat perkawinan di 

Nagari Panyakalan sangat terkait dengan 

sistem sosial masyarakat Minangkabau 

yang menganut prinsip matrilineal. Dalam 

konsep ini keturunan diambil dari pihak 

ibu, membuat perempuan menjadi pusat 

dalam pewarisan harta, identitas suku, dan 

status sosial. Ide ini telah melekat pada 

kehidupan masyarakat Nagari Panyakalan 

sejak zaman nenek moyang dahulu nya di 

dalam kelompok masyarakat yang hidup 

terpadu dalam suku dengan menganut 

sistem matrilineal atau keturuna menurut 

ibu, pernikahan menjadi aspek yang sangat 

krusial dan tidak bisa dilakukan 

sembarangan. Ikatan perkawinan tidak 

hanya melibatkan dua individu, tetapi juga 

menghubungkan dua pihak, dua suku. Oleh 

karena itu, masyarakat Panyakalan 

merumuskan beberapa aturan adat yang 

secara khusus mengatur proses, langkah-

langkah, dan nilai-nilai dalam sebuah 

perkawinan. Tradisi ini muncul sebagai 

bentuk kesepakatan bersama dengan 

tujuan menjaga keseimbangan, 

keharmonisan, dan keberlangsungan 

struktur masyarakat matrilineal atau garis 

keturunan ibu (Sayuti dkk., 2022). 

Sejarah munculnya tradisi Alek 

Pisang Manih dimulai dari kebiasaan  yang 

telah ada sejak lama dan diwariskan dari 

generasi ke generasi di daerah Panyakalan. 

Selain itu pelaksanaan tradisi ini hanya 

terdapat di masyarakat Minangkabau di 

Nagari Panyakalan (Wawancara Agus 

Evatra Datuek Bandaro Kayo 29 April 

2025). 

 

2. Unsur Bahasa 

Proses ini menggunakan bahasa 

petatah-petitih (Pasambahan) yang 

mengunakan bahasa Minangkabau yang 

disampaikan oleh para tokoh adat di 

Nagari Panyakalan merupakan kewajiban 

untuk pelaksanaan tradisi ini bahkan salah 

satu hal menarik dari tradisi Alek Pisang 

Manih adalah keberadaannya sebagai 

bagian tak terpisahkan dari tata cara 

pernikahan yang dilaksanakan melalui 

musyawarah atau dialog adat yang 

mengunakan petatah-petitih atau berbalas 

pantun pada acang-acang pihak sipangka 

dan pihak siujung (Wawancara Agus Evatra 

Datuek Bandaro Kayo 29 April 2025). 

Bahasa digunakan untuk berkomunikasi 

antara anggota masyarakat yang terlibat 

dalam tradisi. Ini termaksud komunikasi 

antara keluarga yang akan menikah, tokoh 

masyarakat. 

 

3. Unsur Sistem Peralatan 

Sepasang tunas kelapa yang dipakai 

dalam tradisi Alek Pisang Manih memiliki 

peran yang sangat penting. Tunas-tunas ini 

melambangkan harapan agar pernikahan 

pasangan pengantin bisa berkembang 

dengan baikdan membangun keluarga 

besar yang kuat dan berkelanjutan. 

Di sudut ruangan, carano sudah 

tertata rapi di atas kain adat yang bermotif 

kuno. Janang duduk bersila, menunggu 

aba-aba dari acang-acang. Di dalam 

carano, sirih langkok tersusun lengkap 

daun sirih segar, buah pinang yang sudah 



148 
 

dibelah, sejumput tembakau, dan sadah 

yang dibungkus kecil. Ketika prosesi Alek 

Pisang Manih mencapai tahap timbang 

tando, suasana mulai hening. Kedua 

keluarga, dari pihak perempuan dan laki-

laki, sudah duduk berhadapan. Dan 

Mereka menerima cawek lalu 

menempatkan karih keris pusaka yang 

melambangkan keberanian dan tanggung 

jawab dalam carano yang sama.  

 

Gambar 1 

Prosesi adat di hadapan carano  

 

 
 

Sekali lagi janang berjalan 

perlahan, mengembalikan carano kepada 

para niniek mamak dari pihak perempuan. 

Setelah proses pertukaran selesai, cawek 

dan karih kini berada di lokasi berbeda, 

namun fungsinya telah bergabung: satu 

merepresentasikan perlindungan, 

sementara yang lain melambangkan 

kekuatan (Wawancara Agus Evatra Datuek 

Bandaro Kayo 29 April 2025). 

 

3. Unsur Sistem Organisasi Sosial  

Di dalam unsur organisasi sosial di 

Nagari Panyakalan ada beberapa 

organisasi berupa KAN (Kerapatan adat 

nagari) yang dimana nya KAN adalah untuk 

melakukan musyawarah dan mufakat 

kepada adat yang ada di nagari panyakalan 

dan nanti nya berupa tradisi Alek Pisang 

Manih dan nanti nya mereka 

bermusyawarah apa saja yang akan 

diberikan berupa saksi sosial, saksi adat 

dan saksi moral dan berupa uang dan satu 

ekor kambing. Urang ampek jinih yaitu 

Penghulu, Manti, Dubalang dan Malin 

mereka memiliki masing-masing tugas nya  

yaitu Penghulu bertugas sebagai 

penesehat dalam suatu kaum/suku, Manti 

bertugas sebagai wakil dari penghulu 

dimana nanti nya penghulu tidak hadir 

nanti nya manti yang menganti nya, 

dubalang bertugas sebagai keamanan 

dalam pelaksanaan tradisi ini sedangkan 

Malin paham akan agama.  

Selain itu, dalam pelaksanaan 

tradisi Alek Pisang Manih, Kerapatan Adat 

Nagari (KAN) menetapkan adanya sanksi. 

Sanksi tersebut berupa sanksi moral 

maupun sanksi adat yang dapat 

menyebabkan seseorang kehilangan 

kehormatan di masyarakat Nagari 

Panyakalan. Melalui musyawarah dan 

mufakat dalam salingka adat Nagari 

Panyakalan, para urang ampek jinih 

bersama para datuek/niniek mamak 

menyepakati bahwa siapa pun yang tidak 

melaksanakan tradisi ini akan dikenai 

sanksi. Ketentuan tersebut berlaku bagi 

pihak laki-laki maupun perempuan yang 

telah menikah. 

 



149 
 

Fungsi tradisi Alek Pisang Manih dalam 

upacara Perkawinan pada Masyarakat 

Nagari Panyakalan 

Fungsi yang ada dalam tradisi Alek 

Pisang Manih ini mencakup penerimaan 

hubungan dalam acara pernikahan antara 

dua belah pihak. Pelaksanaan tradisi Alek 

Pisang Manih di Nagari Panyakalan 

memiliki fungsinya yang sangat penting 

dalam kehidupan sosial dan budaya 

masyarakat Minangkabau (Naldi, 2013). 

Tradisi ini hanya sekadar upacara 

adat tetapi juga merupakan bagian dari 

nilai-nilai dan cara masyarakat memahami 

hidup, terutama dalam konteks 

pernikahan adat. Peran Sosial dalam 

Pelaksanaan Alek Pisang Manih menjadi 

waktu penting yang menyatukan dua 

keluarga besar yang akan terikat melalui 

pernikahan. Dalam proses ini, berbagai 

elemen masyarakat seperti urang ampek 

jinih, niniak mamak, janang, acang-acang, 

dan masyarakat sekitar juga berpartisipasi. 

Peran Budaya Sebagai bagian dari proses 

pernikahan Minangkabau. Alek Pisang 

Manih adalah bentuk nyata dari 

pemeliharaan adat dan budaya lokal. 

Setiap langkah dalam pelaksanaan tradisi 

tersebut mengandung fungsi dan nilai-nilai 

yang diwariskan dari generasi ke generasi, 

seperti pentingnya musyawarah, dan  

mufakat penghormatan terhadap nenek 

moyang. Tradisi ini berfungsi sebagai cara 

untuk menjaga identitas budaya 

Minangkabau di tengah arus modernisasi 

yang kuat. Masyarakat tetap melihat Alek 

Pisang Manih sebagai tanda keberlanjutan 

warisan adat, bukan sekadar formalitas 

seremonial. Masyarakat tetap melihat Alek 

Pisang Manih sebagai tanda keberlanjutan 

warisan adat, bukan sekadar formalitas 

pelestarian budaya lokal tradisi ini 

membantu melestarikan budaya lokal 

terutama di nagari Panyakalan. Dengan 

terus melaksanakan tradisi ini masyarakat 

setempat menjaga agar nilai-nilai adat 

istiadat dan cara hidup tradisional tidak 

hilang ditelan zaman. 

Tradisi Alek Pisang Manih untuk 

memperkuat hubungan antar keluarga, 

solidaritas sosial, dan memperluas 

hubungan antar keluarga. Proses 

kerjasama yang dilakukan selama 

persiapan dan pelaksanaan menunjukkan 

bahwa tradisi ini juga berfungsi sebagai 

sarana penyatuan sosial, tempat nilai 

kebersamaan bisa dilihat dalam tindakan 

nyata (Safrizal, S. 2025:9-26). 

Pelaksanaan tradisi Alek Pisang 

Manih memiliki fungsi yang sangat penting 

dalam sosial dan budaya masyarakat 

Minangkabau. Dalam segala bentuk 

penyelenggaraan tradisi dan upacara 

perkawinan pastilah mempunyai fungsi 

tertentu dimata masyarakat tersebut, 

dalam hal setiap masyarakat pelaksanaan 

sebuah upacara perkawinan bagi anggota 

keluarga/kerabat mempunyai aneka 

ragam fungsi diantaranya adalah 

 

1. Fungsi Tradisi Alek Pisang Manih dalam 

Menjaga Struktur Sosial Masyarakat 

Matrilineal 

Tradisi Alek Pisang Manih di Nagari 

Panyakalan adalah cerminan nyata dari 

sistem sosial Minangkabau yang 

berlandaskan matrilineal, di mana garis 

keturunan diturunkan dari ibu. Dalam pola 

ini, perempuan memainkan peran penting 

dalam mewariskan identitas suku, aset 

warisan, dan keabsahan sosial. Dengan 

demikian, pernikahan tidak hanya 



150 
 

dipandang sebagai penggabungan dua 

orang, tetapi juga sebagai jembatan antara 

dua keluarga besar atau dua suku dalam 

struktur masyarakat adat Minangkabau 

(Sayuti et al., 2022). 

Berdasarkan teori fungsionalisme 

yang dikemukakan oleh Bronisław 

Malinowski, setiap lembaga sosial 

termasuk tradisi pernikahan berperan 

dalam memenuhi kebutuhan dasar serta 

menjaga kesatuan sosial dalam 

masyarakat. Malinowski mengemukakan 

bahwa tradisi dan praktik budaya 

diciptakan untuk memenuhi kebutuhan 

manusia yang bersifat biologis, sosial, dan 

psikologis. Tradisi Alek Pisang Manih 

berfungsi memenuhi peran tersebut 

melalui rangkaian upacara yang rumit: 

mulai dari pertukaran tando, bararak, 

hingga acara makan bersama, yang 

semuanya mengandung fungsi dalam 

memperkuat kohesi sosial, legitimasi 

kekerabatan, dan kestabilan struktur adat. 

Dalam masyarakat Panyakalan, 

pernikahan sangat penting karena tidak 

bisa dilaksanakan sembarangan. Jika tidak 

mengikuti ketentuan adat, hubungan 

pernikahan akan dianggap batal secara 

sosial dan bisa berujung pada hukuman 

adat, seperti pengucilan dari komunitas. 

Oleh sebab itu, Alek Pisang Manih menjadi 

bagian penting dalam pelestarian adat dan 

norma sosial di masyarakat yang 

matrilineal (Okfernando, 2013; Naldi, 

2013). 

2. Menguatkan Struktur Kekerabatan dan 

Solidaritas Sosial 

Pernikahan bukan hanya 

perpaduan dua orang pihak tetapi juga 

merupakan momen sosial yang 

menghubungkan dua kelompok keluarga 

yang berbeda. Di Nagari Panyakalan, 

tradisi pernikahan seperti baretuang, 

mamanggia, managak pondok, dan 

bararak bako menunjukkan bagaimana 

ikatan keluarga dan rasa solidaritas dijaga 

dan diperkuat melalui rangkaian adat. 

Kegiatan ini melibatkan peran aktif dari 

anggota keluarga besar, mamak (paman 

dari pihak perempuan), niniek mamak, 

penghulu suku, dan masyarakat sekitar. Ini 

berarti tanggung jawab pernikahan tidak 

hanya ditanggung oleh pengantin, tetapi 

oleh seluruh masyarakat tempat mereka 

tinggal. 

Pendekatan fungsionalisme yang 

dikemukakan oleh Bronislaw Malinowski 

sangat penting untuk menjelaskan 

bagaimana tradisi ini membantu 

menguatkan hubungan sosial. Menurut 

Malinowski, setiap bagian dari kebudayaan 

memiliki tujuan untuk memenuhi 

kebutuhan sosial komunitas. Tradisi 

pernikahan yang melibatkan keluarga 

besar berfungsi sebagai cara untuk 

mengikat sosial yang memastikan stabilitas 

kelompok. Dengan kata lain, tradisi seperti 

baretuang, mamanggie, dan bararak bukan 

sekadar ritual tanpa makna, melainkan 

berperan penting dalam membangun 

kesatuan dan memperkuat jaringan sosial 

di masyarakat. 

Pendekatan Malinowski 

menjelaskan bahwa adat tradisional 

berfungsi sebagai cara untuk menjaga 

ketertiban sosial. Ini jelas terlihat dalam 

peran mamak dan urang ampek jinih yang 

memiliki kekuasaan untuk memediasi, 

memberi persetujuan, dan bertanggung 

jawab atas seluruh proses. Mereka bukan 

hanya lambang adat, tetapi juga tokoh 



151 
 

sosial yang menjaga nilai, norma, dan etika 

dalam masyarakat. Keterlibatan ini 

memperkuat rasa memiliki dan tanggung 

jawab di antara anggota keluarga, 

menciptakan hubungan sosial yang stabil 

dan harmonis. 

Konsep kepercayaan sosial pernah 

dibahas oleh Bronislaw Malinowski dalam 

konteks sistem perdagangan kula, yang 

memerlukan saling percaya antar pihak 

yang terlibat dalam barter. Ini terlihat 

dalam tradisi Alek Pisang Manih. 

Kepercayaan di sini bersifat kolektif dan 

terbentuk melalui interaksi adat yang 

dilakukan secara berulang. Dalam tradisi 

pernikahan, kepercayaan muncul ketika 

masing-masing pihak bersedia untuk 

berbagi informasi, berkomitmen pada 

kesepakatan, dan menghormati aturan 

adat yang telah disetujui bersama. 

Misalnya, ketika keluarga mempelai laki-

laki datang ke rumah mempelai 

perempuan, mereka melibatkan banyak 

orang yang telah dipercaya sebagai 

penyampai pesan, pemimpin adat, atau 

perwakilan. Proses ini dapat berjalan 

lancar jika semua pihak saling percaya 

bahwa adat dilaksanakan dengan niat baik 

dan sesuai aturan. 

 

3. Pisang dan Tando sebagai  Sarana 

Estetika 

Pisang sebagai elemen kunci dalam 

nama tradisi Alek Pisang Manih, tidak 

dipilih sembarangan. Buah ini disaji dalam 

berbagai cara seperti pisang buai dan 

pisang goreng, yang keduanya mempunyai 

tekstur, rasa, dan tampilan yang menarik. 

Dalam konteks adat, makanan bukan 

hanya untuk dikonsumsi, tetapi juga 

memiliki nilai estetika yang tinggi. Pisang 

dipilih karena selain mudah diolah dan 

disukai banyak orang, juga melambangkan 

harapan akan kehidupan yang manis, 

lembut, dan menyenangkan bagi kedua 

pengantin. Penyajian hidangan manis 

seperti pisang dengan berbagai variasi 

menunjukkan keindahan perpaduan rasa, 

tampilan, dan fungsi yang semuanya 

bertujuan menciptakan suasana perayaan 

yang sakral sekaligus menyenangkan. 

Dalam perjamuan adat, pisang bukan 

sekadar makanan, tetapi juga merupakan 

ungkapan rasa syukur, penerimaan sosial, 

dan bentuk penghormatan kepada para 

tamu.  

Menurut pandangan Malinowski, 

semua aspek budaya berfungsi untuk 

memenuhi kebutuhan masyarakat. Dalam 

konteks ini, pisang memenuhi kebutuhan 

akan ungkapan kebahagiaan dan 

sambutan tamu dengan cara yang 

terhormat, sedangkan tando memenuhi 

kebutuhan akan kepastian sosial, 

pengesahan hubungan dan penghormatan 

antar keluarga. Dengan begitu pisang dan 

tando tidak hanya memberi keindahan 

pada rangkaian adat tetapi juga 

memperkuat struktur sosial yang 

mendukung kelangsungan tradisi itu 

sendiri (Ihromi, 2006). 

 

4. Fungsi Lembaga Adat sebagai Penjaga 

Nilai dan Tata Tertib Tradisi  

Tradisi Alek Pisang Manih di Nagari 

Panyakalan tidak hanya merupakan bagian 

dari serangkaian acara perkawinan, tetapi 

juga menunjukkan sistem sosial yang 

teratur lewat fungsi-fungsi adat yang 

dilaksanakan oleh lembaga tradisi. 

Lembaga tradisi di sini terdiri dari urang 

ampek jinih  yang dikenal sebagai: 



152 
 

Penghulu, Manti, Dubalang, dan Malin. 

Dari masing-masing memiliki tanggung 

jawab dan peranan dalam memastikan 

agar tradisi berlangsung dengan baik dan 

teratur Malinowski menjelaskan bahwa 

setiap adat, objek, ide, atau keyakinan 

memiliki peranan penting dalam 

kehidupan kelompok. Tradisi Alek Pisang 

Manih menjadi contoh nyata dari hal ini. 

Nilai kebersamaan, penghormatan 

terhadap adat, dan ketaatan pada struktur 

sosial yang ada adalah bagian dari sistem 

yang terus dihidupkan setiap kali tradisi ini 

dilaksanakan. Lembaga adat bukan hanya 

bertindak sebagai pelaksana, tetapi juga 

sebagai penjaga nilai, pengarah moral, dan 

pengatur sosial yang memastikan bahwa 

komunitas tetap berjalan sesuai dengan 

norma yang diwariskan dari generasi ke 

generasi. Selain itu, ketika tradisi ini tidak 

diikuti, sanksi adat diterapkan sebagai 

bentuk kontrol sosial yang kuat. Dalam 

musyawarah adat di Nagari Panyakalan, 

telah disetujui bahwa pelanggaran 

terhadap pelaksanaan Alek Pisang Manih 

dianggap sebagai pelanggaran adat. Sanksi 

yang diterapkan bisa berupa sanksi moral, 

teguran adat, atau kewajiban membayar 

sejumlah uang atau menyediakan seekor 

kambing. Ini menegaskan bahwa lembaga 

adat tidak hanya menjaga kelangsungan 

tradisi, tetapi juga mengontrol tatanan 

sosial lewat sistem sanksi yang diakui dan 

diterima oleh masyarakat (Wawancara 

Agus Evatra Datuek Bandaro Kayo 29 April 

2025). 

Dengan demikian, lembaga adat 

dalam tradisi Alek Pisang Manih tidak 

hanya melaksanakan fungsi seremonial, 

tetapi juga menjadi fondasi utama dalam 

sistem sosial yang rumit. Fungsinya yang 

meliputi pengawasan, pengaturan, dan 

pengendalian adalah gambaran nyata dari 

bagaimana struktur adat berperan dalam 

menjaga integritas budaya dan tatanan 

masyarakat, sesuai dengan teori 

Malinowski bahwa budaya adalah alat 

untuk memenuhi kebutuhan kolektif 

masyarakat.  

 

5. Konsep Antropologi Kuliner dalam 

Tradisi Alek Pisang Manih 

Sebuah pengetahuan yang 

terbentuk dari pengalaman dan 

pengetahuan membentuk memori dalam 

penyajian makanan. Makanan dianggap 

sebagai sesuatu aktualisasi diri dari 

kelompok dan reproduksi pengetahuan 

terkait dengan cara membuat dan 

menyajikan makanan terutama dalam 

konteks Tradisi Alek Pisang Manih. Pisang 

bukan hanya dijadikan sebagai sesuatu 

makanan saja tetapi sebagai sesuatu 

makanan tradisional yang wajib 

ditempatkan dalam Tradisi Alek Pisang 

Manih. Pisang dijadikan sebuah medium 

dalam pelaksanaan tradisi ini yang 

bertujuan untuk memuaskan masyarakat 

pendukung tradisi ini (Aziz, 2015). 

 

Simpulan 
Tradisi Alek Pisang Manih 

merupakan warisan budaya Minangkabau 
yang unik dan masih dilestarikan secara 
turun-temurun oleh masyarakat Nagari 
Panyakalan, Kecamatan Kubung, 
Kabupaten Solok. Sebagai bagian integral 
dari rangkaian adat perkawinan, tradisi ini 
dilaksanakan secara terstruktur di rumah 
mempelai perempuan (anak daro) 
sebelum akad nikah, melibatkan elemen 
masyarakat seperti urang ampek jinih, 
datuek/niniek mamak, urang sumando, 
acang-acang, dan janang. Prosesinya 



153 
 

diawali dengan sambutan berupa petatah-
petitih atau panitahan dalam bahasa 
Minangkabau, yang mencerminkan 
penghormatan antarpihak (pangka dari 
perempuan dan ujuang dari laki-laki). 

Berdasarkan teori Fungsionalisme 
Bronislaw Malinowski, tradisi ini tidak 
sekadar seremoni, melainkan berfungsi 
memenuhi kebutuhan sosial masyarakat 
matrilineal, yaitu memperkuat ikatan 
kekerabatan, solidaritas, dan harmoni 
antar-suku melalui nilai kebersamaan serta 
gotong royong. Pernikahan di sini dilihat 
sebagai penyambung dua keluarga, di 
mana masalah rumah tangga menjadi 
tanggung jawab bersama, sehingga 
menekankan pentingnya musyawarah pra-
pernikahan. 

Pelestarian tradisi ini memerlukan 
peran aktif masyarakat, khususnya 
generasi muda, untuk menjaga nilai 
budaya dari ancaman modernisasi. 
Pemerintah daerah Kabupaten Solok 
diharapkan mendukung melalui program 
pemberdayaan dan dokumentasi untuk 
mempromosikan tradisi ini secara nasional 
maupun internasional. 

Penelitian ini menunjukkan 
kelebihan tradisi dalam mempertahankan 
identitas adat Minangkabau, 
meningkatkan rasa kebersamaan, dan 
berpotensi sebagai daya tarik wisata 
budaya. Namun, terdapat limitasi seperti 
data yang cenderung jenuh akibat 
penelitian sebelumnya pada objek serupa, 
serta potensi bias karena informan berasal 
dari lingkungan dekat peneliti. Untuk 
penelitian selanjutnya, disarankan 
menggunakan pendekatan beragam 
seperti etnografi, eksplorasi simbolik dan 
dinamika sosial, serta kolaborasi 
interdisipliner guna memperkaya kajian 
antropologi budaya Minangkabau. 

 

Daftar Pustaka 
Aziz, B. (2015). Strategi adaptasi kelompok 

pengawas konservasi penyu Taman 

Kili-Kili, Desa Wonocoyo, 
Kecamatan Panggul, Kabupaten 
Trenggalek [Doctoral dissertation, 
Universitas Airlangga]. Repository 
Universitas Airlangga. 
https://repository.unair.ac.id/1613
6/ 

Ihromi, T. O. (Ed.). (2006). Pokok-pokok 
antropologi budaya. Yayasan Obor 
Indonesia. 

Kaplan, D., & Manners, R. A. (2002). Teori 
budaya (L. Simatupang, Trans.). 
Pustaka Pelajar. (Original work 
published 1972) 

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1984). 
Drawing valid meaning from 
qualitative data: Toward a shared 
craft. Educational Researcher, 
13(5), 20–30. 
https://doi.org/10.3102/0013189X
013005020 

Naldi, J. (2013). Tradisi mangaku mamak 
dalam upacara perkawinan (Studi 
kasus: Nagari Panyakalan, 
Kecamatan Kubung, Kabupaten 
Solok) [Undergraduate thesis, 
Universitas Andalas]. Scholar 
Universitas Andalas. 
http://scholar.unand.ac.id/488784
/ 

Okfernando, R. (2013). Alek pisang manih 
pada masyarakat Nagari 
Panyakalan, Kecamatan Kubung, 
Kabupaten Solok [Undergraduate 
thesis, Universitas Andalas]. 

Safrizal, S. (2025). Silaturahmi sebagai 
sarana komunikasi interpersonal 
dalam mempererat hubungan 
sosial (Perspektif hadits). Buana 
Komunikasi (Jurnal Penelitian dan 
Studi Ilmu Komunikasi), 6(1), 9–26. 
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.
php/buanakomunikasi/article/view
/3996 

Sayuti, M. (2022). Marriage system in 
Minangkabau culture: Temporary 
Minangkabau people’s perception. 

https://repository.unair.ac.id/16136/?referrer=grok.com
https://repository.unair.ac.id/16136/?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3102/0013189X013005020?referrer=grok.com
https://doi.org/10.3102/0013189X013005020?referrer=grok.com
http://scholar.unand.ac.id/488784/?referrer=grok.com
http://scholar.unand.ac.id/488784/?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com
https://jurnal.usbypkp.ac.id/index.php/buanakomunikasi/article/view/3996?referrer=grok.com


154 
 

Journal of Cultura and Lingua, 3(1), 
49–55. 
https://culingua.bunghatta.ac.id/in
dex.php/culingua/article/view/106 

Setiawan, H. (2014). Manusia utuh: Sebuah 
kajian atas pemikiran Abraham 
Maslow. PT Kanisius. 

Sugiyono. (2007). Metode penelitian 
kuantitatif, kualitatif, dan R&D. 
Alfabeta. 

 
 

https://culingua.bunghatta.ac.id/index.php/culingua/article/view/106?referrer=grok.com
https://culingua.bunghatta.ac.id/index.php/culingua/article/view/106?referrer=grok.com

