
Selonding   Vol. 21, No. 2: September 2025 
Jurnal Etnomusikologi   

GAMELAN GAMBANG DALAM RITUAL MAPURWADAKSINA  
PADA UPACARA MALIGIA LAJUR DI PURI BUKIT BANGLI BALI 

Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, I Nyoman Cau Arsana, Cepi Irawan 
Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta 

pradnyanataarimbawa@gmail.com, inyomancau@isi.ac.id, cepihius90@gmail.com   
 

Penerimaan Artikel 
14 Juni 2024 
 
Review Artikel 
Peer I 
30 Desember 2025 
Peer II 
31 Desember 2025 
 
Revisi Artikel 
31 Desember 2025 
 
Publikasi Artikel 
31 Desember 2025 

Abstrak 
Penelitian ini membahas mengenai penyajian dan makna musikal gamelan 
gambang serta keterlibatannya dalam ritual mapurwadaksina pada upacara maligia 
lajur di Puri Bukit Bangli, Bali. Teori yang digunakan dalam penelitian ini 
meliputi teori semiotika pertunjukan dari Marco De Marinis untuk membedah 
tekstual dan teori semiotika yang dikemukakan oleh Charles Sanders Peirce 
untuk membedah makna musikal gamelan gambang. Metode yang digunakan 
adalah penelitian kualitatif dengan pendekatan fenomenologi, yang didasari 
dari pengalaman individual. Teknik pengumpulan data meliputi wawancara, 
studi lapangan (observasi dan dokumentasi), dan studi pustaka. Hasil dari 
penelitian ini menunjukkan bahwa penyajian gamelan gambang mencangkup 
aspek-aspek yang terdiri dari pelaku, busana, tata panggung, sarana upacara dan 
musik. Dalam pembahasan kontekstual, Makna musikal gamelan gambang 
ketika mengiringi ritual mapurwadaksina pada upacara maligia lajur di Puri 
Bukit Bangli diantaranya gamelan gambang sebagai tanda representament dan ritual 
mapurwadaksina dalam upacara maligia lajur adalah sebagai objek, sedangkan 
masyarakat Puri Bukit sebagai interpretan.  
 

Kata Kunci: Gamelan Gambang, Maligia Lajur, Puri Bukit Bangli 

 

Abstract 
This research discusses the presentation and musical meaning of gamelan gambang and 
involvement in the mapurwadaksina ritual at the maligia lajur ceremony at Puri Bukit 
Bangli, Bali. The theories used in this research include the semiotic of performance theory by 
Marco De Marinis for textual analysis, and the semiotic theory proposed by Charles 
Sanders Peirce to dissect the musical meaning of gamelan gambang. The method used is 
qualitative research with a phenomenological approach, based on individual experience. Data 
collection techniques include interviews, field studies (observation and documentation), and 
literature studies. This research shows that the presentation of gamelan gambang encompasses 
aspects such as performers, clothing, stage settings, ceremonial equipment, and music. In the 
contextual discussion, the musical meaning of the gamelan gambang when accompanying the 
mapurwadaksina ritual in the maligia lajur ceremony at Puri Bukit Bangli, is that the 
gamelan gambang serves as a representation, the mapurwadaksina ritual in the maligia lajur 
ceremony serves as an object, and the Puri Bukit Bangli community serves are the 
interpretants. 
 
Keywords: Gamelan Gambang, Maligia Lajur, Puri Bukit Bangli. 

 
 

A. Pendahuluan 

Fenomena menarik yang terjadi 

dalam pelaksanaan upacara maligia lajur 

terutama dalam ritual mapurwadaksina adalah 

adanya kehadiran gamelan gambang dalam 

prosesi ritual tersebut. Menurut Mariyana 

(2020), gamelan gambang merupakan salah 

satu gamelan Bali yang tergolong langka, 

dilihat dari ciri-cirinya yang tidak terdapat 

instrumen kendang dalam barungannya. 

143 

mailto:pradnyanataarimbawa@gmail.com
mailto:inyomancau@isi.ac.id
mailto:cepihius90@gmail.com


Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

Gambang dari kata gamang yang berkaitan 

dengan dunia supranatural (makhluk halus). 

Gamelan gambang merupakan gamelan yang 

keberadaannya disakralkan oleh masyarakat 

atau umat Hindu di Bali. Hal ini dikarenakan 

gamelan gambang hanya ditampilkan saat 

upacara-upacara keagamaan tertentu saja. 

Gamelan gambang ini hanya dipermainkan 

pada upacara pitra yadnya salah satunya dalam 

upacara mamukur atau maligia lajur. 

 Menurut Purwita (1995), upacara 

mamukur adalah upacara pitra yadnya yang 

dilakukan setelah upacara ngaben untuk 

meningkatkan kesucian arwah menjadi dewa 

pitara. Dewa pitara adalah leluhur yang telah 

berada di alam dewa yang berfungsi untuk 

membimbing dan melindungi kehidupan 

keturunannya, dewa pitara juga disebut bhatara 

kawitan yang dipuja pada palinggih kamulan 

atau kawitan oleh keturunannya. Dewa dan 

bhatara memiliki perbedaan dari segi 

kedudukannya, dewa merupakan sinar suci 

dari Ida Sang Hyang Widhi Wasa yang 

memberikan kekuatan suci untuk 

menyempurnakan alam semesta beserta 

isinya. Kemudian bhatara merupakan arwah 

atau roh leluhur yang sudah melewati proses 

penyucian melalui rangkaian upacara pitra 

yadnya, maka demikian dewa dan bhatara 

memiliki tugas yang sama yaitu melindungi 

dan membimbing kehidupan keturunannya. 

Di Bali ada beberapa istilah yang 

mempunyai arti yang sama dengan mamukur 

yaitu: nyekah, maparoras, dan maligia, namun 

istilah yang sering digunakan oleh 

masyarakat Hindu Bali adalah maligya. 

Pada upacara maligia adalah salah 

satu prosesi yang disebut dengan 

mapurwadaksina, didalam rangkaian ritual 

mapurwadaksina ini menggunakan gamelan 

gambang yang merupakan gamelan tua yang 

tergolong langka dan disakralkan sebagai 

pengiringnya. Menurut Donder (2005), 

dalam ritual Hindu menyatakan bahwa bunyi 

yang dihasilkan oleh gamelan memiliki 

implikasi yang nyata dalam menuntun 

suasana hati dan pikiran umat Hindu untuk 

mencapai kebahagiaan, sehingga hakikat 

terdalam dari esensi bunyi gamelan yang 

dipergunakan dalam berbagai prosesi ritual 

telah menjadi sikap keagamaan bagi umat 

Hindu. Menurut Arwati (2007), 

Mapurwadaksina merupakan proses 

perjalanan arwah atau sang pitara dengan 

arah berputar tiga kali ke arah kanan 

mengelilingi Bale Piyadnyan mengikuti jejak 

seekor lembu menuju Sthana Dewa Siwa. 

Penyajian gamelan gambang pada 

umumnya dimainkan dalam upacara ngaben. 

Hal ini diperkuat dengan adanya prasasti 

purana pura kelaci yang menyatakan bahwa, 

fungsi gamelan gambang sebagai kesenian wali 

pada upacara pelebon atau ngaben di Bali. 

Namun, terdapat perbedaan di beberapa 

daerah seperti di Gianyar dan Bangli, 

gamelan gambang justru disajikan pada 

upacara mamukur atau maligia. Perbedaan 

dalam peristiwa upacara ngaben dengan 

144 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

upacara maligia lajur tentunya memiliki 

suasana dan makna yang berbeda. Sebagian 

besar masyarakat yang terlibat dalam upacara 

maligia lajur di Puri Bukit Bangli, masih 

belum memahami akan makna kehadiran 

gamelan gambang. Sedangkan, Menurut Pudja 

dan Sudharta (2010) pemahaman akan 

makna sangat penting untuk diketahui jika 

ingin persembahan yang dilakukan menjadi 

lebih religius, hal ini tercatat dalam kitab suci 

Manawa Dharmasastra III: 97, menyatakan 

bahwa persembahan yang dilakukan tanpa 

mengetahui maknanya adalah persembahan 

yang sia-sia. 

Dari pengalaman empiris peneliti, 

melihat fenomena penyajian gamelan 

gambang berbeda dengan gamelan lainnya, 

gamelan gambang pada upacara maligia lajur 

disajikan di tempat yang tersembunyi di 

bawah bangunan yang berisikan tapakan 

bhatara lingga. Hal ini menjadi ketertarikan 

peneliti untuk membahas penyajian gamelan 

gambang dan makna musikal gamelan gambang 

serta keterlibatan gamelan gambang dalam 

ritual mapurwadaksina pada upacara maligia 

lajur di Puri Bukit, Bangli, Bali. Teori yang 

akan digunakan untuk menjawab rumusan 

permasalahan tersebut diantaranya penyajian 

gamelan gambang akan dianalisis 

menggunakan teori semiotika pertunjukan 

oleh Marco De Marinis dalam buku The 

Semiotic Of Performance, yang dimana Marco 

memaparkan bahwa teks seni pertunjukkan 

mempunyai multilapis yang terdiri dari 

pelaku, busana, tata panggung, musik, dan 

sarana upacara. Mengenai makna musikal 

gamelan gambang akan dianalisis 

menggunakan teori semiotika oleh Charles 

Sander Peirce dalam buku Semiotika dan 

Penerapannya dalam Karya Sastra. Menurut 

Charles, berdasarkan unsurnya tanda dapat 

dibagi menjadi tiga, yaitu representamen, object, 

dan interpretant. 

 

 
B. Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan 

dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan 

pendekatan fenomenologi. Menurut 

Creswell (2015), penelitian fenomenologi 

merupakan penelitian yang menggambarkan 

makna secara umum yang dimiliki oleh 

sejumlah individu terhadap berbagai 

pengalaman hidup mereka yang berkaitan 

dengan suatu konsep atau fenomena. Tujuan 

utama dari pendekatan fenomenologi untuk 

mengkondensasi pengalaman individu 

terkait dengan fenomena tersebut menjadi 

deskripsi tentang esensi atau intisari 

universal yang melandasinya dan dapat 

dimengerti secara umum. 

Dalam fenomenologi, terdapat 

teknik-teknik pengumpulan data yang terdiri 

dari wawancara mendalam, studi lapangan 

(observasi dan dokumentasi), dan studi 

pustaka. Beberapa Teknik ini digunakan 

untuk mendapatkan pemahaman yang 

mendalam mengenai pengalaman individu 

dan menginterpretasikannya dalam 

145 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

fenomena yang diteliti. Berikut penjelasan 

dari masing-masing teknik pengumpulan 

data yang digunakan: 

1. Wawancara 

Wawancara dalam fenomenologi 

memiliki tujuan untuk mengumpulkan 

berbagai jawaban yang telah disampaikan 

oleh informan yang telah dipilih oleh peneliti 

dan memiliki keterkaitan dengan objek 

penelitian. Teknik pengumpulan data ini, 

membantu untuk memperoleh data 

tambahan karena mengingat sumber tertulis 

mengenai objek penelitian ini masih sangat 

terbatas. Wawancara dilakukan secara 

terkonsep dan terstruktur dengan 

menggunakan panduan pertanyaan yang 

telah dibuat oleh peneliti. Peneliti melakukan 

wawancara kepada tiga orang yang berkaitan 

dengan penelitian ini yaitu Ivan Gaing selaku 

ketua dan penabuh gamelan gambang dalam 

upacara maligia lajur pada tanggal 14 

Oktober 2023 dan 10 Maret 2024 di 

piyadnyan Puri Bukit Bangli, Bali dan pondok 

Komunitas Budaya Rare Angon. Selanjutnya, 

peneliti melakukan wawancara dengan Ida I 

Dewa Anom Sudarta selaku manggala karya 

maligia lajur pada tanggal 29 Maret 2024 di 

Puri Bukit Bangli. Dan peneliti melakukan 

wawancara dengan Ida Pedanda Gede Putra 

Bun selaku sulinggih pada tanggal 28 Maret 

2024 di Griya Dukuh Agung Jukut Paku, 

Gianyar. 

 

 

2. Studi Lapangan 

Studi lapangan dalam fenomenologi 

melibatkan pengumpulan data secara 

langsung di lokasi penelitian atau tempat 

yang menjadi objek penelitian. Proses ini 

menggunakan beberapa teknik pengumpulan 

data yang terdiri dari observasi dan 

dokumentasi. 

a. Observasi 

Observasi adalah metode 

pengumpulan data yang dilakukan secara 

langsung untuk memahami secara 

menyeluruh mengenai objek yang diteliti. 

Observasi dilakukan di Puri Bukit Bangli 

pada tanggal 13-14 Oktober 2023 yang 

merupakan tempat terselenggaranya upacara 

maligia lajur dan pada tanggal 30 Maret 2024 

melakukan observasi pada komunitas 

budaya Rare Angon yang merupakan sekaa 

gamelan gambang di kabupaten Bangli, Bali 

b. Dokumentasi 

Dokumentasi adalah metode 

pengumpulan data berupa foto, video, dan 

audio yang didapatkan saat melakukan 

penelitian yang memiliki fungsi sebagai 

pendukung bagi data-data yang tidak dapat 

dideskripsikan secara tertulis. Alat yang 

digunakan penulis untuk mengabadikan 

dokumentasi adalah perangkat Iphone Xmax 

dan sebagai cadangan Samsung A24 5G. 

3. Studi Pustaka 

Studi pustaka dalam fenomenologi 

adalah teknik pengumpulan data tertulis 

yang relevan dengan fokus penelitian yang 

146 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

tentu berkaitan dengan rumusan masalah 

dari objek yang akan diteliti. Sumber-sumber 

pustaka yang digunakan peneliti didapat dari 

UPT Perpustakaan Institut Seni Indonesia 

Yogyakarta, Perpustakaan Provinsi Bali, dan 

koleksi pribadi. 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Penyajian Gamelan Gambang dalam 
Ritual Mapurwadaksina pada Upacara 

Maligia Lajur di Puri Bukit Bangli 

Bersumber dari konsep yang 

dikemukakan oleh Marco De Marinis yaitu 

teks dalam seni pertunjukan berbeda dengan 

teks dalam linguistik. Teks yang dimaksud 

linguistik mempunyai single layers atau satu 

lapis yang disebut bahasa. Sedangkan, teks 

dari seni pertunjukan memiliki multi layers 

atau multi lapis yakni semua elemen-elemen 

dari seni pertunjukan terdiri dari pelaku, 

busana, tata panggung, sarana upacara, dan 

musik (Marinis, 1993). Untuk menganalisis 

secara tekstual dari penelitian gamelan 

gambang dalam ritual mapurwadaksina pada 

upacara maligia lajur di Puri Bukit Bangli ini, 

maka akan dibahas mengenai elemen-elemen 

dari seni pertunjukan yang terdiri dari 

pelaku, busana, tata panggung, sarana 

upacara, dan musik. 

1. Pelaku 

Pada upacara maligia lajur di Puri 

Bukit Bangli, sekaa gambang Rare Angon 

terlibat sebagai penabuh dari gamelan gambang. 

Penabuh yang memainkan gamelan gambang 

terdiri dari lima orang, masing-masing terdiri 

dari satu penabuh yang bertugas memainkan 

instrumen saron ageng dan saron alit, satu 

penabuh yang bertugas memainkan instrumen 

gambang pengenter, satu penabuh yang bertugas 

memainkan instrumen gambang pemero, satu 

penabuh yang bertugas memainkan instrumen 

gambang penyelat, dan satu penabuh yang 

bertugas memainkan instrumen gambang 

pemetit. 

2. Busana 

Busana merupakan salah satu aspek 

yang penting dalam setiap kegiatan upacara 

keagamaan Hindu di Bali. Adapun busana 

yang digunakan oleh sekaa gambang Rare 

Angon adalah pakaian adat madya Bali. 

Pakaian yang telah disepakati antar penabuh 

gambang yang digunakan terdiri dari destar, 

kuwace atau baju putih, kampuh, dan wastra. 

3. Tata Panggung 

Tata panggung gamelan gambang 

dalam upacara maligia lajur terletak di bawah 

bale piyadnyan atau bangunan tidak permanen 

yang berisikan pelawatan bhatara lingga. 

Penempatan masing-masing instrumen 

gambang tidak memiliki penataan yang 

khusus melainkan mengikuti ruang yang 

telah disediakan dan secara langsung ditata 

oleh penabuh gamelan gambang agar 

memudahkan penabuh dalam menjalin 

komunikasi saat menyajikan gending-

gending gambang.  

4. Sarana Upacara 

Sarana upacara yang digunakan 

dalam penyajian gamelan gambang pada 

147 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

upacara maligia lajur di Puri Bukit Bangli ini 

adalah banten gong atau banten sorohan jangkep 

yang diperuntukan kepada yang berstana 

pada gamelan gambang. Banten sorohan jangkep 

ini dihanturkan oleh pinandita atau pemangku 

sebelum digunakan untuk menyajikan 

ganding-gending gambang. 

 

5. Musik 

Musik yang dimaksud dalam penelitian 

ini yaitu gamelan gambang, aspek-aspek 

musikal, dan gending yang disajikan dalam 

ritual mapurwadaksina. Gamelan gambang 

diklasifikasikan sebagai gamelan tua yang 

termasuk gamelan barungan alit yang hanya 

dimainkan oleh lima penabuh. Ditinjau dari 

jumlah instrumen yang terdiri dari dua jenis 

yaitu gangsa jongkok yang terdiri dari gangsa 

ageng dan gangsa alit, dan juga empat 

instrumen gambang yang disebut gambang 

pengenter, pemero, penyelat, dan pemetit. Untuk 

menganalisis aspek musikal gamelan gambang 

diperlukan ilmu analisis musik yang 

dikemukakan oleh Bruno Nettl. Terdapat 

dua cara yang dapat diimplementasikan 

dalam mendeskripsikan musik yaitu 

menganalisis dan mendeskripsikan yang 

didengar dan dilihat. Indera pendengaran 

manusia dapat menerima muatan akustik 

dari sebuah ungkapan musikal dan pikiran 

dapat merekam semua telah diterima, maka 

suatu analisis dari yang didengar akan 

cenderung dilakukan dalam hal ini terdapat 

analisis mengenai aspek musikal yang terdiri 

dari instrumen, laras, harmoni, dinamika, 

tempo dan melodi. 

a. Instrumen 

Instrumen pada gamelan gambang 

terdiri dari gangsa ageng, gansa alit, dan 

empat instrumen gambang yang termasuk 

dalam kelas idiophone yang merupakan jenis 

instrumen yang bunyinya bersumber dari 

intrumen itu sendiri. Instumen gangsa ageng 

dan alit terdiri dari tujuh bilah nada dan pada 

masing-masing instrumen gambang terdiri 

dari 14 nada. Berikut susunan nada dari 

gamelan gambang: 

 

Tabel 1. Susunan Nada Gangsa Ageng dan Gangsa Alit 
Sumber : Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, 2024 

daing ding dong deng deung dung dang 

7 1 2 3 4 5 6 

 

 

Tabel 2. Susunan Nada Gambang Pengenter 
Sumber : Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, 2024 

daing ding dong daing ding dong deng deung dung dang deng deung dung dang 

7 1 2 7 1 2 3 4 5 6 3 4 5 6 

 

148 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

Tabel 3. Susunan Nada Gambang Pemero 
Sumber : Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, 2024 

dong deng deung dong deng deung dung dang daing ding dung dang daing ding 

2 3 4 2 3 4 5 6 7 1 5 6 7 1 

 

 

Tabel 4. Susunan Nada Gambang Penyelat 
Sumber : Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, 2024 

dung dang daing dung dang daing ding dong deng deung ding dong deng deung 

5 6 7 5 6 7 1 2 3 4 1 2 3 4 

 

 

Tabel 5. Susunan Nada Gambang Pemetit 
Sumber : Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa, 2024 

daing ding dong daing ding dong deng deung dung dang deng deung dung dang 

7 1 2 7 1 2 3 4 5 6 3 4 5 6 

 

Penempatan nada dalam instrumen 

gangsa ageng dan alit bermula dari penempatan 

nada daing atau tujuh di paling kiri, kemudian 

nada dong, deng deung, dung dan paling kanan 

nada dang. Mengapa demikian, karena 

terdapat dua aspek yang memiliki 

keterkaitan dengan estetika yang dimana 

pelawah (body instrument) pada sisi kiri dan 

kanan terdapat lekukan ke dalam sehingga 

juga berkaitan dengan lubang resonator dari 

instrumen tersebut. Gangsa ageng dan alit 

dalam permainannya bertugas sebagai 

pembawa pokok gending dengan 

menggunakan pola kakenyongan yang terdiri 

dari pukulan of beat dan on beat.  

Instrumen gambang terdiri dari 

instrumen gambang pengenter, pemero, penyelat, 

dan pemetit. Susunan nada dari setiap 

instrumen gambang ini tidak beraturan dan 

berbeda dikarenakan mempertimbangkan 

harmonisasi dalam pola permainannya. 

Nada yang terdapat dalam instrumen 

gambang yaitu 14 bilah nada yang tersusun 

mengikuti harmonisasinya. Salah satu 

analisis pada instrumen gambang pengenter, 

dalam penyusunan nadanya dapat dibagi 

menjadi dua bagian. Pada bagian pertama 

yang dimainkan dengan menggunakan 

tangan kiri, urutan bilah nadanya yaitu daing 

– ding – dong atau 7 – 1 – 2, kemudian 

susunan nada berikutnya merupakan oktaf 

dari susunan nada pertama, jika digabungkan 

menjadi daing – ding – dong – daing – ding – 

dong atau 7 – 1 – 2 – 7 – 1 – 2. Selanjutnya 

bagian kedua urutan bilah nada yang 

dimainkan dengan menggunakan tangan kiri 

yaitu deng – deung – dung – dang atau 3 – 4 – 5 

– 6, kemudian susunan nada berikutnya 

merupakan oktaf dari susunan nada bagian 

kedua, jika digabungkan susunannya menjadi 

deng – deung – dung – dang – deng – deung – 

dung – dang atau 3 – 4 – 5 – 6 – 3 – 4 – 5 – 6. 

149 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

Maka demikian, analisis dari dua bagian 

urutan bilah nada gambang pengenter ini juga 

terdapat pada instrumen gambang pemero, 

penyelat dan pemetit.  

Pola permainan pada instrumen 

gambang pengenter disebut nultul yang 

merupakan pola permainan tangan kiri dan 

kanan dipukul secara bergantian dan 

seimbang dengan pola yang ditentukan oleh 

gangsa ageng dan alit. Pola permainan gambang 

pemero disebut pola nyelekit yang memiliki 

keterkaitan dengan pola permainan gambang 

pengenter yang pukulannya jatuh 

membelakangi pola dari nultul. Kemudian 

teknik maupun pola permainan gambang 

penyelat dan pemetit disebut ubit-ubitan pola 

ngoncang. Instrumen gambang penyelat 

memainkan bagian sangsih, dan instrumen 

gambang pemetit memainkan bagian polos, 

sehingga pola yang dimainkan oleh gambang 

penyelat dan pemetit menghasilkan interloking 

atau jalinan nada yang saling berkaitan 

antara satu sama lain. 

 

b. Laras 

Laras dalam gamelan Bali adalah 

urutan nada-nada dalam satu oktaf dengan 

tinggi, rendah, dan jarak nada yang sudah 

ditentukan. Terdapat empat jenis laras dalam 

gamelan bali yaitu pelog panca nada, pelog sapta 

nada, slendro panca nada, dan slendro catur 

nada. Gamelan gambang menggunakan laras 

pelog sapta nada yang terdiri dari ding, dong, 

deng, deung, dung, dang, dan daing. 

 

c. Harmoni 

Harmoni merupakan fenomena yang 

terjadi ketika dua atau lebih nada dimainkan 

secara bersamaan menghasilkan bunyi yang 

berbeda atau ketika nada-nada tersebut 

dimainkan secara berurutan seperti arpeggio. 

Dalam bahasa Yunani harmoni atau 

harmonia memiliki arti keserasian, harmoni 

dalam musik adalah perpaduan elemen-

elemen yang menciptakan keselarasan. 

Dalam gamelan Bali, harmoni terkait dengan 

sistem ngembat yang memiliki teknik pukulan 

berjarak satu oktaf dan ngempyung yang 

berarti pukulan berjarak empat nada. 

Harmoni dalam gamelan gambang 

dipengaruhi oleh penggunaan panggul yang 

berbeda dan terukur jaraknya. Panggul selat 

dua di tangan kiri berjarak dua bilah nada, 

sedangkan panggul selat telu di tangan kanan 

berjarak tiga bilah nada. Penempatan bilah 

nada yang tidak beraturan mempengaruhi 

penggunaan panggul yang menciptakan 

harmoni yang unik. Contohnya dalam 

intrumen gambang pengenter menghasilkan 

harmonisasi ketika dimainkan dengan 

panggul selat dua dan telu memadukan urutan 

nada yang berbeda pada masing-masing 

tangan. 

 

d. Dinamika 

Dinamika merupakan elemen yang 

penting dalam membentuk nilai musikal. 

Dalam ritual mapurwadaksina pada upacara 

150 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

maligia lajur di Puri Bukit Bangli, dinamika 

yang dihasilkan dari gending gambang yang 

terdengar melalui melodi dan teknik 

permainan dari keempat instrumen gambang 

menghasilkan harmonisasi dan dinamika 

yang teratur. Keras maupun lirihnya bunyi 

yang dihasilkan dari penyajian gending 

gambang terdengar jelas sebagai hasil dari 

perpaduan pola ritmik, melodi, dan 

koordinasi antar penabuh gambang sehingga 

menghasilkan kesatuan dinamika yang 

harmonis. Gending yang dibawakan oleh 

sekaa gambang Rare Angon sudah disepakati 

dinamikanya sesuai karakteristik masing-

masing gending. 

 

e. Tempo 

Tempo memiliki peran penting 

dalam menentukan karakter gamelan, 

dengan tempo cepat dapat menciptakan 

suasana tegang dan lincah, tempo sedang 

memberikan kesan tenang dan riang, lalu 

tempo lambat menghasilkan kesan haru dan 

sedih. Dalam upacara maligia lajur di Puri 

Bukit Bangli, gending-gending gambang oleh 

sekaa gambang Rare Angon biasanya dimainkan 

dengan tempo sedang, seperti pada ritual 

mapurwadaksina yang diiringi gending panji 

marga dan sekar wangi. Tempo sedang ini 

menimbulkan suasana tenang dan damai, 

selaras dengan prosesi upacara, dan diyakini 

membantu menghantarkan roh leluhur 

menuju swargaloka. 

 

Makna Musikal Gamelan Gambang dalam 

ritual Mapurwadaksina pada upacara Maligia 

Lajur di Puri Bukit Bangli. 

Untuk mengulas makna musikal 

gamelan gambang dalam ritual mapurwadaksina 

pada upacara maligia lajur diperlukannya teori 

semiotika yang dikemukakan oleh Charles S. 

Pierce. Menurut Pierce (dalam Zaimar, 

2008), unsurnya tanda dapat dibagi menjadi 

tiga, yaitu representamen, object, dan interpretant. 

Representamen adalah sesuatu tanda yang 

mewakili pengertian atau kapasitas tertentu. 

Interpretant adalah tanda yang tercipta dari 

kehadiran tanda lainnya, tanda ini terjadi 

setelah melihat representamen. Object adalah 

sesuatu yang dihasilkan atau diwakili oleh 

tanda tersebut. 

Selanjutnya Peirce (dalam Senen, 

2015) mengembangkan suatu tipologi tanda 

yang disebut trikotomi terdiri dari tiga 

hubungan yang saling berkaitan. Hubungan 

pertama antara objek dengan tanda, dalam 

mengklasifikasikan hubungan representament 

dengan objek terdapat tiga tahapan yang 

terdiri dari firstness, secondness, dan thirdness. 

Perancangan tanda yang paling sederhana 

adalah ikonik, kemudian indeksikal, dan 

simbolik. Ikonik merupakan hubungan yang 

didasarkan pada kemiripan, sehingga 

representament menyerupai objek yang 

diwakilinya, dan indeksikal adalah hubungan 

yang memiliki keterikatan dengan 

kehadirannya, serta simbolik adalah tanda 

yang didasarkan pada kesepakatan dalam 

151 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

masyarakat. Berikut tabel dari trikotomi 

pertama yang memiliki hubungan dengan 

proses semiosis yakni representament (R), object 

(O), dan interpretant (I). 

TRIKOTOMI I R O I 

Ikonik Alunan gending-

gending gamelan 

gambang 

Suasana hati 

pratisentana 

 

Suasana proses 

mapurwadaksina 

 

Indeksikal  Gending Gambang Puspa lingga Prosesi 

mapurwadaksina 

Simbolik  Bentuk instrumen 

gambang 

 

Panji Marga 

sebagai 

penghantar 

Alam niskala 

Skema 1.. Hubungan antara Trikotomi I dengan R, O, dan I. 

 

1. Makna Ikonik 

Makna Ikonik yang terdapat dalam 

hal ini, alunan gending gambang didudukan 

sebagai representament yang memiliki suasana 

magis, tenang, dan melayang-layang 

kemudian adanya keserupaan suasana yang 

dirasakan oleh pratisentana yang didudukan 

sebagai object merasakan suasana tenang dan 

haru, sehingga sesuai dengan prosesi ritual 

mapurwadaksina yang memiliki suasana 

khusyuk dan tenang serta diyakini 

menghantarkan sang atma menuju alam atas 

(Swahloka). 

 

2. Makna Indeksikal 

Makna Ideksikal yang terdapat dalam 

ritual ini adanya sebab dan akibat, gending-

gending gambang yang disajikan didudukan 

sebagai representament, kemudian tendunnya 

puspa lingga dijadikan sebagai object. Ketika 

gending gambang dimainkan dan didukung 

dengan tedunnya puspa lingga menandakan 

prosesi ritual mapurwadaksina dimulai, yang 

dimana ritual ini melakukan perputaran 

sebanyak tiga kali dari arah timur ke kanan. 

 

3. Makna Simbolik 

Makna simbolik dalam hal ini, 

bentuk dari instrumen gambang yang dilihat 

secara vertikal menyerupai sosok gamang atau 

makhluk halus yang memiliki kerangka fisik 

seperti manusia yaitu kepala, badan, dan kaki 

yang didudukan sebagai representament, yang 

dimana memiliki keserupaan dengan tiga 

palet gending yang terdapat dalam gending 

panji marga yaitu bagian awal (pengawit), 

bagian pokok gending (pengawak), dan 

bagian akhir (penyuwud) sebagai object. Maka 

dari itu dalam makna simbolik, representament 

dan object diinterpretasikan sebagai konsep 

dualistik sekala (nyata) dan niskala (tidak 

nyata), kemudian diyakini dapat 

menghantarkan sang atma ke alam niskala. 

152 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

 

D. Simpulan 
 

Upacara Mamukur merupakan 

upacara pitra yadnya yang dilakukan setelah 

upacara ngaben untuk meningkatkan kesucian 

arwah leluhur menjadi dewa pitara yang 

berfungsi untuk membimbing dan 

melindungi kehidupan keturunannya. 

Terdapat beberapa istilah mamukur di Bali 

yang memiliki arti sama yaitu: nyekah, 

maproras, dan maligia. Pada upacara maligia 

terdapat salah satu prosesi yang disebut 

dengan mapurwadaksina yang dimana 

menghadirkan gamelan gambang sebagai 

pengiringnya. Gamelan gambang merupakan 

gamelan tergolong tua yang instrumennya 

terdiri dari dua gangsa dan empat gambang. 

Dua gangsa yang digunakan disebut gangsa 

ageng dan gangsa alit, sedangkan empat 

instrumen gambang masing-masing disebut 

gambang pengenter, pemero, penyelat, dan pemetit. 

Penyajian gamelan gambang dalam 

ritual mapurwadaksina pada upacara maligia 

lajur menjadi fokus permasalahan yaitu 

berbentuk barungan gamelan dengan 

beberapa unsur yang menjadi penunjang 

penyajiannya seperti pelaku, busana, tata 

panggung, musik, dan sarana upacara. Selain 

itu, juga terdapat makna musikal gamelan 

gambang ketika mengiringi ritual 

mapurwadaksina pada upacara maligia lajur di 

Puri Bukit Bangli diantaranya ritual 

mapurwadaksina dalam upacara maligia lajur 

adalah sebagai objek, sedangkan penyajian 

gamelan gambang yang dimainkan oleh 

penabuh gamelan gambang sebagai tanda 

representament dan masyarakat Puri Bukit 

sebagai interpretan. 

Gamelan gambang yang disajikan 

dalam ritual mapurwadaksina pada upacara 

maligia lajur di Puri Bukit Bangli hadir 

sebagai pengantar sang atma menuju bwah 

loka atau alam tengah untuk diupacarai. 

Alunan gending panji marga ketika dimainkan 

dalam ritual mapurwadaksina, memiliki 

kekuatan energi ilahi yang memiliki tujuan 

hadirnya bunyi-bunyian dari gamelan 

gambang sebagai doa untuk menghantarkan 

sang atma yang berada di bwahloka (alam 

tengah) menuju swahloka (alam atas) untuk 

meningkatkan status dari sang atma. 

 

E. Daftar Pustaka 
 

Arwati, Ni Made Sri. 2007. Upacara 
Mamukur. Denpasar: TB Berata 

Creswell, John W. 2015. Penelitian Kualitatif 
dan Desain Riset: Memilih di antara 
Lima Pendekatan. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Donder, I Ketut. 2005. Esensi Bunyi Gamelan 
dalam Prosesi Ritual Hindu. Surabaya: 
Paramita. 

G. Pudja dan Tjokorda Rai Sudharta. 2010. 
Manawa Dharmasastra. Surabaya: 
Paramita. 

Marinis, Marco D. 1993. The Semiotic of 
Performance. United States of 
America: Indiana University Press. 

Mariyana, I Nyoman. 2020. Gamelan 
Gambang Kwanji Sempidi: Kajian, 
Sejarah, Musikalitas, dan Fungsi. 
Denpasar: Jaya Pangus Press.  

153 



Ida Bagus Pradnyananta Arimbawa dkk (Gamelan Gambang…)_                                Selonding 
pp. 143-154  Jurnal Etnomusikologi 

Nettl, Bruno. 2012. Teori dan Metode dalam 
Etnomusikologi. Diterjemahkan oleh 
Nathalia H. P. D. Putra. Jayapura: 
Jayapura Center of Music.  

Purwita, Ida Bagus Putu. 1995. Upacara 
Mamukur. Bali: Pemerintah Daerah 
Tingkat I. 

Senen, I Wayan. 2015. Bunyi-Bunyian dalam 
Keagamaan Hindu di Bali. Yogyakarta: 
Badan Penerbit ISI Yogyakarta.  

Okke K. S. Zaimar. 2008. Semiotika dan 
Penerapannya dalam Karya Sastra. 
Jakarta: Pusat Bahasa Departemen 
Pendidikan Nasional. 

 

154 


