
Selonding                                                            Vol.21, No.1: Maret 2025 
Jurnal Etnomusikologi 

Musik Cakepung dalam Konteks Sosio-kultural  
Masyarakat Desa Budakeling Bali 

 
Pande Narawara I Wayan 

Etnomusikologi FSP Institut Seni Indonesia Yogyakarta 
pandenara67@gmail.com,  

 

Penerimaan Artikel :  
19 Agustus 2024 
 
Review Artikel 
Peer I : 30 Desember 2025 
Peer II: 30 Desember 2025 
 
Revisi Artikel 
30 Desember 2025 
 
Publikasi Artikel 
30 Desember 2025 

 

Abstrak 

Penelitian ini memiliki tujuan untuk 
menginvestigasi peran dan fungsi musik cakepung 
dalam konteks sosio-kultural di Desa Budakeling, 
khususnya dalam  acara seorti balih-balihan 
(hiburan rakyat) dan sangkep (forum diskusi desa). 
Teori yang dipakai untuk mengungkap hal tersebut 
adalah teori yang dikemukakan oleh Alan. P 
Merriam yang membedakan antara “fungsi” dan 
“guna” musik. Penelitian ini menggunakan metode 
kualitatif dengan pendekatan etnomusikologis dan 
strategi etnografi, disertai dengan teknik 
pengumpulan data berupa observasi, wawancara, 
studi dokumen, dan perekaman audio-visual. Hasil 
dari penelitian ini menunjukkan bahwa musik 
cakepung memiliki peran dan fungsi yang signifikan 
dalam konteks sosio-kultural masyarakat. 
 
 
Abstract 
This study aims to investigate the role and 
function of cakepung music in the socio-cultural 
context of Budakeling Village, specifically in 
events such as balih-balihan (folk entertainment) 
and sangkep (village discussion forums). The 
theory used to uncover this is the theory proposed 
by Alan P. Merriam, who distinguishes between 
the "function" and "use" of music. This study 
employed qualitative methods with an 
ethnomusicological approach and ethnographic 
strategies, complemented by data collection 
techniques such as observation, interviews, 
document studies, and audio-visual recording. The 
results of this study indicate that cakepung music 
has a significant role and function in the socio-
cultural context of the community. 
Kata Kunci : cakepung, peran, fungsi, sosio-kultural 

 

32 

mailto:pandenara67@gmail.com


Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

 
A. Pendahuluan 

Cakepung adalah salah satu 

kesenian khas masyarakat Bali yang 

ditampilkan di beberapa pagelaran 

budaya seperti Pagelaran Budaya Rakyat 

di Pantai Candidasa. Cakepung adalah 

salah satu kebudayaan Bali yang perlu 

dilestarikan dipromosikan untuk generasi 

masa depan. Namun, Cakepung bukanlah 

sedekar pertunjukan, melainkan sebuah 

orkestrasi kompleks yang memadukan 

berbagai elemen seni. Dalam setiap 

penampilannya, cakepung melibatkan 

sejumlah seniman yang masing-masing 

memiliki peran spesifik, seperti pemaos 

lontar yang membacakan naskah, 

pamurba gending yang mengarahkan musik, 

penyanyi utama, dan vokal penyokong. 

 Tidak seperti banyak kesenian 

Bali yang memiliki pakem ketat, 

cakepung terkenal dengan 

fleksibilitasnya. Misalnya, dalam hal 

penggunaan bahasa, cakepung dengan 

mudah mengadopsi bahasa Sasak sebuah 

langkah inovatif yang membuat kesenian 

ini lebih mudah diakses oleh generasi 

muda. Di era sekarang, di mana banyak 

kesenian tradisional tereduksi menjadi 

sekadar tontonan turistik, cakepung masih 

memegang peran sosio kultural yang 

vital. Dalam konteks balih-balihan atau 

hiburan rakyat, misalnya, cakepung 

berfungsi sebagai katarsis kolektif. 

Setelah seharian bekerja keras di sawah 

atau ladang, warga Budakeling 

berkumpul untuk menyaksikan 

pertunjukan cakepung, di mana musik 

dan tawa menjadi obat penawar lelah. 

Tetapi peran cakepung tidak berhenti 

pada hiburan semata. Dalam forum-

forum sosial seperti sangkep semacam 

musyawarah desa cakepung mengambil 

peran yang lebih subtil namun tak kalah 

penting. Di sini, cakepung berfungsi 

sebagai mediator, membantu mencairkan 

atmosfer yang kadang tegang dalam 

diskusi-diskusi serius. 

 Pentingnya memahami sosio-

kultural cakepung di Budakeling menjadi 

semakin jelas ketika kita melihat konteks 

yang lebih luas. Di tengah kekhawatiran 

akan punahnya berbagai kesenian 

tradisional Indonesia, cakepung justru 

menunjukkan vitalitasnya. Tidak seperti 

di daerah lain di Karangasem di mana 

cakepung mulai terlupakan, di 

Budakeling kesenian ini tetap hidup dan 

berkembang. 

 Lebih lanjut, dalam konteks yang 

lebih luas lagi, studi tentang cakepung di 

Budakeling dapat memberikan wawasan 

berharga bagi upaya pelestarian budaya 

di era modern. Di tengah arus globalisasi 

33 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

yang sering kali dianggap menggerus 

identitas lokal, cakepung menunjukkan 

bahwa tradisi dan modernitas tidak selalu 

harus bertentangan. Dengan struktur 

musikalnya yang lentur dan fungsi 

sosialnya yang beragam, cakepung 

membuktikan bahwa kesenian tradisional 

dapat beradaptasi tanpa kehilangan 

esensinya. Dengan demikian, mengkaji 

peran dan fungsi cakepung dalam konteks 

sosio-kultural Desa Budakeling, 

bukanlah sekedar Latihan akademis. Ini 

adalah upaya penting untuk memahami 

bagaimana sebuah kesenian tradisional 

dapat tetap hidup dan berkembang di era 

modern, pelajaran yang sanat dibutuhkan 

dalam upaya pelestarian warisan budaya 

Indonesia. 

TEORI 

 Merriam, (1964) membedakan 

antara "fungsi" dan "guna" musik. 

"Fungsi" merujuk pada peran yang 

lebih luas dan abstrak, sementara 

"guna" lebih spesifik dan konkret. 

Aspek yang ditawarkan oleh Merriam 

tentang triparti yaitu musik it self, 

music is behaviour dan conceptual 

about music menjadi sebuah konsep 

yang selaras dengan pemikiran  Thomas 

Turino dalam "Music as Social Life" 

lebih jauh menjelaskan musik sebagai 

"performa sosial", di mana pembuatan 

musik adalah cara untuk menciptakan, 

menegosiasikan, dan memperkuat 

identitas sosial (Torino 2008). 

 

 

B. Metode Penelitian 

 Berdasarkan paparan di atas, 

penelitian yang sesuai dengan penelitian 

ini adalah penelitian kualitatif dengan 

pendekatan etnomusikologis dan 

strategi etnografi. Adapun teknik 

pengumpulan data yang dipakai adalah 

dengan cara observasi langsung ke 

lapangan pertunjukan cakepung, 

wawancara dengan para pelaku seni 

cakepung dan para pihak yang terlibat, 

studi dokumen, serta dokumentasi 

dengan cara perekaman audio-visual. 

Bogdan dan Taylor dalam (Moleong 

2007) mengatakan bahwa metode 

kualitatif adalah prosedur penelitian 

yang menghasilkan data-data deskriptif 

yakni berupa kata-kata tertulis maupun 

lisan dari orang-orang beserta perilaku 

yang dapat diamati. Berdasarkan 

rumusan masalah dan tujuan penelitian 

yang akan dicapai, maka dalam 

penelitian ini penulis menggunakan 

metode kualitatif dimana hasil datanya 

disajikan secara deskriptif analisis. 

Metode ini akan memperoleh data-data 

berdasarkan sumber-sumber 

34 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

kepustakaan, observasi, wawancara, dan 

dokumentasi. Berdasarkan hasil yang 

akan dicapai maka penelitan ini 

menggunakan pendekatan 

etnomusikologis. Hal ini dilakukan 

karena ruang lingkup etnomusikologi 

terbilang cukup luas dan sangat 

berkaitan dengan hubungan antara 

kebudayaan dengan masyarakat 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Harnes (2019) menjelaskan 

bahwa Cakepung memiliki akar yang 

berasal dari kesenian tradisional 

Lombok bernama cepung. Cepung 

merupakan sebuah pertunjukan yang 

menggabungkan elemen-elemen musik, 

tari, dan teater dengan menggunakan 

bahasa Sasak. Dalam pertunjukan 

cakepung, elemen-elemen khas dari 

cepung Lombok masih dipertahankan, 

seperti penggunaan bahasa Sasak, pola-

pola melodi dan ritme yang berakar dari 

tradisi Sasak, serta komponen tari dan 

teater yang jenaka dan satiris. Namun, 

cakepung juga mengalami akulturasi 

dengan memasukkan unsur unsur 

budaya Bali, seperti gerakan tari, musik 

gamelan, dan penggunaan bahasa Bali 

atau kombinasi bahasa Bali dan Sasak.  

Asal-usul cakepung di Desa 

Budakeling pertamna kali di ajarkan 

oleh Ida Wayan Tangi sekitar tahun dua 

puluhan. Ketika itu Ida Wayan Tangi 

mengajak beberapa orang teman 

berkeseniannya yaitu Ida Made Putu, 

Ida Ketut Rai, Dewa Gede Kelok, Ida 

Made Bawa, dan Ida Nyoman Dangin 

untuk diajarkan tembang tembang 

sesasakan, kemudian diajarkan cara-cara 

bernyanyi yang disesuaikan dengan 

gerak-gerak dalam menirukan pola-pola 

permainan instrumen gamelan Bali, 

sementara yang lainnya diajarkan gerak-

gerak tari yang dilakukan secara 

improvisasi. Ida Wayan Tangi dikatakan 

sebagai seniman yang serba bisa dan 

juga menciptakan lagu-lagu cakepung 

seperti Umbara, Semarandana, Baris 

Kupu-kupu yang menjadikan cakepung 

berbeda dengan lagu-lagu cepung di 

Lombok (Sudirga 2005). 

Mengkaji dari beberapa 

informasi yang sudah ada, maka dapat 

dipastikan cakepung sudah berkembang 

di karangasem khususnya di Desa 

Budakeling sekitar 1920-an. 

Pembaruan-pembaruan cakepung sejak 

periode tahun 30-an sangat adaptif 

dengan kondisi sosial di lingkungan 

sekitarnya, namun tidak meninggalkan 

ciri khasnya. Artinya cakepung dapat 

diterima oleh Masyarakat 

pendukungnya secara lebih luas maka 

35 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

ada upaya-upaya pengolahan dan 

pengembangannya terhadap bentuk 

yang disesuaikan dengan selera dan 

nilai-nilai budaya yang berkembang di 

Bali. 

Cakepung dalam setiap 

pementasannya termasuk salah satunya 

dalam pementasan kesenian di Bali 

biasanya hanya membawakan satu 

sampai dua sajian lagu. Hal ini karena 

dalam durasi pementasan lagu 

cakepung terbilang sangat panjang. 

Biasanya para pemain mengambil 

tempat duduk bersila di tengah arena 

yang sudah disediakan. Sebelum 

pertunjukan dimulai, salah seorang dari 

mereka mempersembahkan sesajen 

peras daksina tadi untuk memohon 

keselamatan kepada Ida Sang Hyang 

Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa). 

Sebagai salah satu bentuk 

kesenian rakyat, cakepung memiliki 

karakter dan perwatakan yang tidak 

jauh dari realitas sosial masyarakat 

pendukungnya. Sosial konteks dalam 

kehidupan bermasyarakat, Cakepung 

menunjukkan sifat sosial yang kuat. 

Kualitas solidaritas komunal 

mengandung kualitas tersebut. Kegiatan 

sosial yang melibatkan membantu 

orang lain tanpa pamrih, atau yang 

disebut menyama braya, merupakan 

cerminan rasa kebersamaan yang 

terjalin ketika orang-orang saling 

mendukung. 

Cakepung dapat membantu 

dalam memenuhi keinginan masyarakat 

akan hiburan ringan yang dapat dicerna 

oleh berbagai kalangan melalui karakter 

tersebut. Hal ini lah yang membuat 

cakepung mengalami perkembangan 

dari sifat-sifat sosial yang dimiliki oleh 

masyarakat. Salah satu kegiatan sosial 

sebagai wadah terjalinnya masyarakat 

dan kesenian ini adalah sangkep tersebut. 

Kegiatan konsep sangkep ini jelas 

berbeda dengan dulu, yang dimana 

terjalinnya komunikasi melalui 

teknologi menjadikan keeratan dalam 

bersosial di masyarakat ikut 

berkembang, hal ini sangat 

memudahkan masyarakat dalam hal 

berkomunikasi. 

Cakepung sudah menjadi media 

hiburan masyarakat dan menjadi ciri 

khas budaya terutama di Desa 

Budakeling itu sendiri, sehingga tidak 

menutup kemungkinan cakepung bisa 

hadir selepas kegiatan sangkep, 

sebenarnya dalam kasus cakepung 

dimainkan saat sangkep itu tidak 

diwajibkan tergantung kondisi dan 

situasinya, juga tergantung dari 

kesepakatan masyarakatnya karena itu 

36 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

hanya bentuk hiburan dari masyarakat 

setempat. Cakepung juga sering 

difungsikan untuk hiburan dikhalayak 

ramai dan menjadi ajang pertemuan, 

inilah yang menjadikan tempat untuk 

mereka berhibur. Berikut beberapa 

kegiatan sangkep yang masyarakatnya 

berkumpul sambil memainkan 

cakepung di dalam sangkep.  

Sebagai sebuah karya seni, 

cakepung dapat dipahami secara 

rasional. Untuk memahaminya, 

diperlukan kemampuan inteleksi yang 

ditunjukkan oleh ilmu seni untuk 

membangun relasi dan empati dengan 

karya tersebut. Dalam mengapresiasi 

cakepung, secara intelektual pikiran 

dirangsang untuk memaknai informasi 

informasi yang disajikan. Cakepung 

memiliki makna pertunjukan yang berisi 

tentang anjuran, kritik-kritik sosial, 

pesan-pesam atau nasihat kultural yang 

diaktualisasikan melalui teks. 

Di Kehidupan masyarakat Bali, 

Cakepung lebih banyak berfungsi 

sebagai media hiburan atau seni balih-

balihan, yakni sebagai hiburan yang 

mampu menjadi terapi pikiran beban 

dalam rutinitas sehari-hari. Unsur-unsur 

seni yang terdapat dalam cakepung 

sepertin menari dan bernyanyi serta 

gerak-gerak simbolis lainnya dilakukan 

dengan penuh emosional, lucu dan 

menghibur. Fungsi hiburan ini 

dipahami, karena sejak munculnya seni 

ini telah menunjukkan watak yang lucu 

sebagai sarana pelepas lelah. Dari 

fungsinya yang bersifat pribadi akhirnya 

berkembang menjadi hiburan. Sebagai 

seni hiburan, cakepung tidak hanya 

popular di Karangasem, akan tetapi 

sudah dikenal beberapa masyarakat di 

Bali lainnya karena peran sertanya 

dalam beberapa kali turut meriahkan 

acara Pesta Kesenian Bali yang 

diselenggarakan secara rutin tiap tahun.  

Cakepung juga memiliki 

kedekatan dari segi realita sosial dari 

masyarakatnya, seperti watak, sifat, 

kebiasaan dan lain-lain, hal ini lah yang 

mebuat cakepung tidak bisa lepas dari 

masyarakat itu sendiri, karena mereka 

saling berhubungan dari segi perilaku. 

Perilaku tersebut lebih mencerminkan 

sifat-sifat menghibur bukan konotasi 

negatif. Salah satu yang menjadi wadah 

dalam kedekatan antara cakepung dan 

masyarakat adalah kegiatan sangkep itu 

sendiri, yang dimana kegiatan ini 

merupakan kegiatan sosial, yang 

memerlukan kedekatan dalam 

berkomunikasi dan berkaitan dengan 

masyarakat sekitarnya, untuk 

mendapatkan sebuah ide gagasan yang 

37 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

telah disepakati oleh masyarkat sekitar 

memerlukan satu kesatuan dalam 

pemikiran untuk memecahkan suatu 

masalah dan mencari solusi yang tepat 

menuju yang lebih baik. Peran 

cakepung disini tidak jauh berbeda 

yakni sebagai media hiburan. Terkadang 

sifat spontan dari masyarakat inilah 

yang memunculkan cakepung di dalam 

kegiatan sangkep ini, sifat masyarakat 

yang suka serawung atau bergaul, 

menjadikan cakepung sebagai media 

hiburan dimana saja sesuai kesepakatan 

masyarakatnya. Hal inilah yang 

membuat cakepung memiliki fungsi 

sebagai pengikat solidaritas masyarakat 

hingga akhirnya menjadi identitas dari 

masyarakat Budakeling itu sendiri.  

Cakepung juga mencerminkan 

sikap kehidupan masyarakat tempat 

kesenian ini tumbuh dan berkembang. 

Adapun nilai-nilai budaya yang 

direpresentasikan yakni cakepung 

sebagai kesenian hiburan yang 

mengandung nilai-nilai cerminan dalam 

realita kehidupan masyarakat. Nilai 

sosial dan moral yang masih terpelihara 

utuh dalam kehidupan seni tradisi 

rakyat. Yang dimana dengan adanya 

sifat-sifat itulah mereka bisa 

mempertahankan dan melestarikan 

nilai-nilai solidartitas dan merspon 

kebersamaan itu dengan fungsi individu 

masing-masing. Lontar monyeh juga 

merupakan peninggalan yang beraspek 

pada cerita jaman dahulu, memiliki nilai 

nilai sosial dan moral dari segi historis 

yang dituangkan melalui ungkapan 

dalam pertunjukan cakepung. 

Menurut Alan P. Merriam 

dalam Antropology Of Music 

disebutkan bahwa Alan P. Merriam 

menggabungkan 10 fungsi, yaitu fungsi 

hiburan, komunikasi, perlambangan, 

reaksi jasmani, ekspresi emosional, 

norma sosial, presentasi estetis, 

kesinambungan pengesahan upacara, 

budaya dan fungsi pengintegrasian 

masyarakat., namun penulis hanya 

menggunakan 5 fungsi yaitu fungsi 

hiburan, ekspresi emosional, 

perlambangan, pengintegrasian 

masyarakat dan fungsi estetis.  

 

D. Simpulan 

Cakepung difungsikan untuk 

hiburan dikhalayak ramai dan menjadi 

ajang pertemuan, inilah yang 

menjadikan tempat untuk mereka 

berhibur. Salah satunya wadah atau 

forumnya salah satu dalam kegiatan 

sangkep. Salah satu yang menjadi titik 

bertemunya antara cakepung dan 

masyarakat adalah kegiatan sangkep itu 

38 



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..) Selonding 
pp. 32-39                                                                Jurnal Etnomusikologi                                                                                        

sendiri, yang dimana kegiatan ini 

merupakan kegiatan sosial, yang 

memerlukan kedekatan dalam 

berkomunikasi dan berkaitan dengan 

masyarakat sekitarnya, untuk 

mendapatkan sebuah ide gagasan yang 

telah disepakati oleh masyarkat sekitar 

memerlukan satu kesatuan dalam 

pemikiran untuk memecahkan suatu 

masalah dan mencari solusi yang tepat 

menuju yang lebih baik. Peran 

cakepung disini tidak jauh berbeda 

yakni sebagai media hiburan. Terkadang 

sifat spontan dari masyarakat inilah 

yang memunculkan cakepung di dalam 

kegiatan sangkep ini, sifat masyarakat 

yang suka serawung atau bergaul, 

menjadikan cakepung sebagai media 

hiburan dimana saja sesuai kesepakatan 

masyarakatnya. Hal inilah yang 

membuat cakepung memiliki fungsi 

sebagai pengikat solidaritas masyarakat 

hingga akhirnya menjadi identitas dari 

masyarakat Budakeling itu sendiri. 

Cakepung juga mencerminkan sikap 

kehidupan masyarakat tempat kesenian 

ini tumbuh dan berkembang. 

 

E. Daftar Pustaka 

Harnes, David D. 2019. "Change and Identity 

in the Music Cultures of Lombok." 

Journal of Southeast Asian Studies 417. 

Merriam, Alan P. 1964. The Anthropology of 

Music. Evanston: Northwestern 

University Press. 

Moleong, Lexy J. 2007. Metode Penelitian 

Kualitatif. Bandung: PT Remaja 

Rosdakarya. 

Sudirga, I Komang. 2005. Cakepung Ansambel 

Vokal Bali Kajian Teks dan Konteks. 

Yogyakarta: Kalika Press. 

Torino, Thomas. 2008. Music as Social Life. 

Chicago: University of Chicago Press. 

 

39 


