32

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

Vol.21, No.1: Maret 2025

Musik Cakepung dalam Konteks Sosio-kultural
Masyarakat Desa Budakeling Bali

Pande Narawara I Wayan

Etnomusikologi FSP Institut Seni Indonesia Yogyakarta

Penerimaan Artikel :
19 Agustus 2024

Review Artikel
Peer 1: 30 Desember 2025
Peer 11: 30 Desember 2025

Revisi Artikel
30 Desember 2025

Publikasi Artikel
30 Desember 2025

pandenara67@gmail.com,

Abstrak

Penelitian ini memiliki tujuan untuk
menginvestigasi peran dan fungsi musik cakepung
dalam konteks sosio-kultural di Desa Budakeling,
khususnya dalam acara seorti  balib-baliban
(hiburan rakyat) dan sangkep (forum diskusi desa).
Teori yang dipakai untuk mengungkap hal tersebut
adalah teori yang dikemukakan oleh Alan. P
Merriam yang membedakan antara “fungsi” dan
“guna” musik. Penelitian ini menggunakan metode
kualitatif dengan pendekatan etnomusikologis dan
strategi  etnografi, disertai dengan  teknik
pengumpulan data berupa observasi, wawancara,
studi dokumen, dan perekaman audio-visual. Hasil
dari penelitian ini menunjukkan bahwa musik
cakepung memiliki peran dan fungsi yang signifikan
dalam konteks sosio-kultural masyarakat.

Abstract

This study aims to investigate the role and
function of cakepung music in the socio-cultural
context of Budakeling Village, specifically in
events such as balih-balihan (folk entertainment)
and sangkep (village discussion forums). The
theory used to uncover this is the theory proposed
by Alan P. Merriam, who distinguishes between
the "function" and "use" of music. This study
employed  qualitative  methods  with  an
ethnomusicological approach and ethnographic
strategies, complemented by data collection
techniques such as observation, interviews,
document studies, and audio-visual recording. The
results of this study indicate that cakepung music
has a significant role and function in the socio-
cultural context of the community.

Kata Kunci : cakepung, peran, fungsi, sosio-kultural


mailto:pandenara67@gmail.com

Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

A. Pendahuluan

adalah  salah

Cakepung satu
kesenian khas masyarakat Bali yang
ditampilkan di  beberapa  pagelaran
budaya seperti Pagelaran Budaya Rakyat
di Pantai Candidasa. Cakepung adalah
salah satu kebudayaan Bali yang perlu
dilestarikan dipromosikan untuk generasi
masa depan. Namun, Cakepung bukanlah
sedekar pertunjukan, melainkan sebuah
orkestrasi kompleks yang memadukan
berbagai elemen seni. Dalam setiap
penampilannya,  cakepung  melibatkan
sejumlah seniman yang masing-masing
memiliki peran spesifik, seperti pemaos
lontar  yang membacakan  naskah,
pamurba gending yang mengarahkan musik,
penyanyi utama, dan vokal penyokong.
Tidak seperti banyak kesenian
Bali yang memiliki pakem ketat,
terkenal

cakepung dengan

fleksibilitasnya. Misalnya, dalam hal
penggunaan bahasa, cakepung dengan
mudah mengadopsi bahasa Sasak sebuah
langkah inovatif yang membuat kesenian
ini lebih mudah diakses oleh generasi
muda. D1 era sekarang, di mana banyak
kesenian tradisional tereduksi menjadi
sekadar tontonan turistik, cakepung masih

memegang peran sosio kultural yang

vital. Dalam konteks balih-balihan atau

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

hiburan rakyat, misalnya, cakepung

berfungsi sebagai katarsis  kolektif.
Setelah seharian bekerja keras di sawah
atau Budakeling

ladang, warga

berkumpul untuk menyaksikan
pertunjukan cakepung, di mana musik
dan tawa menjadi obat penawar lelah.
Tetapi peran cakepung tidak berhenti
pada hiburan semata. Dalam forum-
forum sosial seperti sangkep semacam
musyawarah desa cakepung mengambil
peran yang lebih subtil namun tak kalah
penting. Di sini, cakepung berfungsi
sebagai mediator, membantu mencairkan
atmosfer yang kadang tegang dalam
diskusi-diskusi serius.

Pentingnya memahami sosio-
kultural cakepung di Budakeling menjadi
semakin jelas ketika kita melihat konteks
yang lebih luas. Di tengah kekhawatiran
akan  punahnya berbagai kesenian
tradisional Indonesia, cakepung justru
menunjukkan vitalitasnya. Tidak seperti
di daerah lain di Karangasem di mana
cakepung mulai terlupakan, di
Budakeling kesenian ini tetap hidup dan
berkembang.

Lebih lanjut, dalam konteks yang
lebih luas lagi, studi tentang cakepung di
Budakeling dapat memberikan wawasan
berharga bagi upaya pelestarian budaya

di era modern. Di tengah arus globalisasi

33



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

yang sering kali dianggap menggerus
identitas lokal, cakepung menunjukkan
bahwa tradisi dan modernitas tidak selalu
harus bertentangan. Dengan struktur
musikalnya yang lentur dan fungsi
sosialnya  yang beragam, cakepung
membuktikan bahwa kesenian tradisional
dapat beradaptasi tanpa kehilangan
esensinya. Dengan demikian, mengkaji
peran dan fungsi cakepung dalam konteks
sosio-kultural Desa Budakeling,
bukanlah sekedar Latihan akademis. Ini
adalah upaya penting untuk memahami
bagaimana sebuah kesenian tradisional
dapat tetap hidup dan berkembang di era
modern, pelajaran yang sanat dibutuhkan
dalam upaya pelestarian warisan budaya
Indonesia.
TEORI

Merriam, (1964) membedakan
antara "fungsi" dan "guna" musik.
"Fungsi" merujuk pada peran yang
lebih luas dan abstrak, sementara
"ouna" lebih spesifik dan konkret.
Aspek yang ditawarkan oleh Merriam
tentang triparti yaitu musik it self,
music is behaviour dan conceptual
about music menjadi sebuah konsep
yang selaras dengan pemikiran Thomas
Turino dalam "Music as Social Life"
lebih jauh menjelaskan musik sebagai

"performa sosial", di mana pembuatan

34

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

musik adalah cara untuk menciptakan,
menegosiasikan, dan  memperkuat

identitas sosial (Torino 2008).

B. Metode Penelitian

Berdasarkan paparan di atas,
penelitian yang sesuai dengan penelitian
ini adalah penelitian kualitatif dengan
pendekatan  etnomusikologis  dan
strategi  etnografi. Adapun  teknik
pengumpulan data yang dipakai adalah
dengan cara observasi langsung ke
lapangan pertunjukan cakepung,
wawancara dengan para pelaku seni
cakepung dan para pihak yang terlibat,
studi dokumen, serta dokumentasi
dengan cara perekaman audio-visual.
Bogdan dan Taylor dalam (Moleong
2007) mengatakan bahwa metode
kualitatif adalah prosedur penelitian
yang menghasilkan data-data deskriptif
yakni berupa kata-kata tertulis maupun
lisan dari orang-orang beserta perilaku
yang dapat diamati. Berdasarkan
rumusan masalah dan tujuan penelitian
yang akan dicapai, maka dalam
penelitian ini penulis menggunakan
metode kualitatif dimana hasil datanya
disajikan  secara deskriptif analisis.
Metode ini akan memperoleh data-data

berdasarkan sumber-sumber



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

kepustakaan, observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Berdasarkan hasil yang
akan maka

dicapai penelitan  ini

menggunakan pendekatan
etnomusikologis. Hal ini dilakukan
karena ruang lingkup etnomusikologi
terbilang

cukup luas dan sangat

berkaitan dengan hubungan antara

kebudayaan dengan masyarakat

C. Hasil dan Pembahasan

Harnes (2019) menjelaskan
bahwa Cakepung memiliki akar yang
tradisional

berasal dari  kesenian

Lombok bernama cepung. Cepung
merupakan sebuah pertunjukan yang
menggabungkan elemen-elemen musik,
tari, dan teater dengan menggunakan
bahasa Sasak. Dalam pertunjukan
cakepung, elemen-elemen khas dari
cepung Lombok masih dipertahankan,
seperti penggunaan bahasa Sasak, pola-
pola melodi dan ritme yang berakar dari
tradisi Sasak, serta komponen tari dan
teater yang jenaka dan satiris. Namun,
cakepung juga mengalami akulturasi
dengan memasukkan unsur unsur
budaya Bali, seperti gerakan tari, musik
gamelan, dan penggunaan bahasa Bali
atau kombinasi bahasa Bali dan Sasak.

Asal-usul cakepung di Desa

Budakeling pertamna kali di ajarkan

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

oleh Ida Wayan Tangi sekitar tahun dua
puluhan. Ketika itu Ida Wayan Tangi
mengajak  beberapa orang teman
berkeseniannya yaitu Ida Made Putu,
Ida Ketut Rai, Dewa Gede Kelok, Ida
Made Bawa, dan Ida Nyoman Dangin
untuk diajarkan tembang tembang
sesasakan, kemudian diajarkan cara-cara
bernyanyi yang disesuaikan dengan
gerak-gerak dalam menirukan pola-pola
permainan instrumen gamelan Bali,
sementara yang lainnya diajarkan gerak-
gerak tari yang dilakukan secara
improvisasi. Ida Wayan Tangi dikatakan
sebagai seniman yang serba bisa dan
juga menciptakan lagu-lagu cakepung
seperti Umbara, Semarandana, Baris
Kupu-kupu yang menjadikan cakepung
berbeda dengan lagu-lagu cepung di
Lombok (Sudirga 2005).
Mengkaji dari beberapa
informasi yang sudah ada, maka dapat
dipastikan cakepung sudah berkembang
di karangasem khususnya di Desa
Budakeling sekitar 1920-an.
Pembaruan-pembaruan cakepung sejak
periode tahun 30-an sangat adaptif
dengan kondisi sosial di lingkungan
sekitarnya, namun tidak meninggalkan
ciri khasnya. Artinya cakepung dapat
diterima oleh Masyarakat

pendukungnya secara lebih luas maka

35



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

ada upaya-upaya pengolahan dan

pengembangannya terhadap bentuk
yang disesuaikan dengan selera dan
nilai-nilai budaya yang berkembang di
Bali.

Cakepung dalam setiap
pementasannya termasuk salah satunya
dalam pementasan kesenian di Bali
membawakan satu

biasanya hanya

sampai dua sajian lagu. Hal ini karena

dalam  durasi  pementasan  lagu
cakepung terbilang sangat panjang.
Biasanya para pemain mengambil

tempat duduk bersila di tengah arena

sudah  disediakan. Sebelum

yang
pertunjukan dimulai, salah seorang dari
mereka mempersembahkan  sesajen
peras daksina tadi untuk memohon
keselamatan kepada Ida Sang Hyang
Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa).
Sebagai salah satu bentuk
kesenian rakyat, cakepung memiliki
karakter dan perwatakan yang tidak
jauh dari realitas sosial masyarakat
pendukungnya. Sosial konteks dalam
kehidupan bermasyarakat, Cakepung
menunjukkan sifat sosial yang kuat.
Kualitas solidaritas komunal
mengandung kualitas tersebut. Kegiatan
sosial yang melibatkan ~membantu
orang lain tanpa pamrih, atau yang

disebut menyama braya, merupakan

36

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

cerminan rasa kebersamaan yang
terjalin  ketika  orang-orang  saling
mendukung.

Cakepung dapat membantu

dalam memenuhi keinginan masyarakat
akan hiburan ringan yang dapat dicerna
oleh berbagai kalangan melalui karakter
tersebut. Hal ini lah yang membuat
cakepung mengalami perkembangan
dari sifat-sifat sosial yang dimiliki oleh
masyarakat. Salah satu kegiatan sosial
sebagai wadah terjalinnya masyarakat
dan kesenian ini adalah sangkep tersebut.
Kegiatan konsep sangkep ini jelas
berbeda dengan dulu, yang dimana
terjalinnya komunikasi melalui
teknologi menjadikan keeratan dalam
bersosial di masyarakat ikut
berkembang, hal ini sangat
memudahkan masyarakat dalam hal
berkomunikasi.

Cakepung sudah menjadi media
hiburan masyarakat dan menjadi ciri
khas budaya terutama di Desa
Budakeling itu sendiri, sehingga tidak

menutup kemungkinan cakepung bisa

hadir  selepas  kegiatan  sangkep,
sebenarnya dalam kasus cakepung
dimainkan saat samgkep itu  tidak

diwajibkan tergantung kondisi dan

situasinya,  juga  tergantung  dari

kesepakatan masyarakatnya karena itu



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

hanya bentuk hiburan dari masyarakat

setempat.  Cakepung juga  sering

difungsikan untuk hiburan dikhalayak
ramal dan menjadi ajang pertemuan,
inilah yang menjadikan tempat untuk
mereka berhibur. Berikut beberapa
kegiatan sangkep yang masyarakatnya
memainkan

berkumpul sambil

cakepung di dalam sangkep.

Sebagai sebuah karya seni,
cakepung dapat dipahami secara
rasional. Untuk memahaminya,

diperlukan kemampuan inteleksi yang

ditunjukkan oleh imu seni untuk
membangun relasi dan empati dengan
karya tersebut. Dalam mengapresiasi
cakepung, secara intelektual pikiran
dirangsang untuk memaknai informasi
informasi yang disajikan. Cakepung
memiliki makna pertunjukan yang berisi
tentang anjuran, kritik-krittk  sosial,
pesan-pesam atau nasihat kultural yang
diaktualisasikan melalui teks.

Di Kehidupan masyarakat Bali,
Cakepung lebih banyak berfungsi
sebagai media hiburan atau seni balih-
balihan, yakni sebagai hiburan yang
mampu menjadi terapi pikiran beban
dalam rutinitas sehari-hari. Unsur-unsur
seni yang terdapat dalam cakepung
sepertin menari dan bernyanyi serta

gerak-gerak simbolis lainnya dilakukan

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

dengan penuh emosional, lucu dan

menghibur.  Fungsi  hiburan  ini
dipahami, karena sejak munculnya seni
ini telah menunjukkan watak yang lucu
sebagai sarana pelepas lelah. Dari
fungsinya yang bersifat pribadi akhirnya
berkembang menjadi hiburan. Sebagai
seni hiburan, cakepung tidak hanya
popular di Karangasem, akan tetapi
sudah dikenal beberapa masyarakat di
Bali lainnya karena peran sertanya
dalam beberapa kali turut meriahkan
Kesenian  Bali

acara Pesta

yang
diselenggarakan secara rutin tiap tahun.

Cakepung juga memiliki
kedekatan dari segi realita sosial dari
masyarakatnya, seperti watak, sifat,
kebiasaan dan lain-lain, hal ini lah yang
mebuat cakepung tidak bisa lepas dari
masyarakat itu sendiri, karena mereka
saling berhubungan dari segi perilaku.
Perilaku tersebut lebih mencerminkan
sifat-sifat menghibur bukan konotasi
negatif. Salah satu yang menjadi wadah
dalam kedekatan antara cakepung dan

masyarakat adalah kegiatan sangkep itu

sendiri, yang dimana kegiatan ini
merupakan  kegiatan  sosial, yang
memerlukan kedekatan dalam

berkomunikasi dan berkaitan dengan

masyarakat sekitarnya, untuk

mendapatkan sebuah ide gagasan yang

37



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

telah disepakati oleh masyarkat sekitar

memerlukan  satu  kesatuan dalam
pemikiran untuk memecahkan suatu
masalah dan mencari solusi yang tepat
menuju yang lebih  baik. Peran
cakepung disini tidak jauh berbeda
yakni sebagai media hiburan. Terkadang
sifat spontan dari masyarakat inilah
yang memunculkan cakepung di dalam
kegiatan sangkep ini, sifat masyarakat

suka serawung atau bergaul,

yang
menjadikan cakepung sebagai media
hiburan dimana saja sesuai kesepakatan
masyarakatnya. ~ Hal inilah  yang
membuat cakepung memiliki fungsi
sebagai pengikat solidaritas masyarakat
hingga akhirnya menjadi identitas dari
masyarakat Budakeling itu sendiri.
Cakepung juga mencerminkan
sikap kehidupan masyarakat tempat
kesenian ini tumbuh dan berkembang.
nilai-nilai

Adapun budaya

yakni

yang

direpresentasikan cakepung

sebagai  kesenian  hiburan

yang
mengandung nilai-nilai cerminan dalam
realita kehidupan masyarakat. Nilai
sosial dan moral yang masih terpelihara
utuh dalam kehidupan seni tradisi
rakyat. Yang dimana dengan adanya
mereka bisa

sifat-sifat itulah

mempertahankan dan  melestarikan

nilai-nilai  solidartitas dan merspon

38

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

kebersamaan itu dengan fungsi individu
masing-masing. Lontar monyeh juga
merupakan peninggalan yang beraspek
pada cerita jaman dahulu, memiliki nilai
nilai sosial dan moral dari segi historis
yang dituangkan melalui ungkapan
dalam pertunjukan cakepung.

Alan

Menurut P. Merriam

dalam Music

disebutkan bahwa Alan P. Merriam

Antropology Of

menggabungkan 10 fungsi, yaitu fungsi

hiburan, komunikasi, perlambangan,
reaksi jasmani, eckspresi emosional,
norma  sosial, presentasi  estetis,

kesinambungan pengesahan upacara,

budaya dan fungsi pengintegrasian

masyarakat.,, namun penulis hanya
menggunakan 5 fungsi yaitu fungsi
hiburan,

ekspresi emosional,

perlambangan, pengintegrasian

masyarakat dan fungsi estetis.

D. Simpulan

Cakepung difungsikan untuk
hiburan dikhalayak ramai dan menjadi
ajang inilah

pertemuan, yang

menjadikan  tempat untuk mereka
berhibur. Salah satunya wadah atau
forumnya salah satu dalam kegiatan
sangkep. Salah satu yang menjadi titik
antara

bertemunya cakepung dan

masyarakat adalah kegiatan sangkep itu



Pande Narawara I Wayan (Cakepung..)

pp. 32-39

sendiri, yang dimana kegiatan ini
merupakan  kegiatan  sosial, yang
memerlukan kedekatan dalam

berkomunikasi dan berkaitan dengan

masyarakat sekitarnya, untuk
mendapatkan sebuah ide gagasan yang
telah disepakati oleh masyarkat sekitar
kesatuan  dalam

memerlukan  satu

pemikiran untuk memecahkan suatu
masalah dan mencari solusi yang tepat
menuju  yang lebih  baik. Peran
cakepung disini tidak jauh berbeda
yakni sebagai media hiburan. Terkadang

sifat spontan dari masyarakat inilah

E. Daftar Pustaka
Harnes, David D. 2019. "Change and Identity
in the Music Cultures of Lombok."

Journal of Southeast Asian Studies 417.

Merriam, Alan P. 1964. The Anthropology of

Mausic. Evanston: Northwestern

University Press.

Moleong, Lexy J. 2007. Metode Penelitian
Kualitatif. Bandung: PT Remaja
Rosdakarya.

Sudirga, I Komang. 2005. Cakepung Ansambel
Vokal Bali Kajian Teks dan Konteks.
Yogyakarta: Kalika Press.

Torino, Thomas. 2008. Music as Social Life.
Chicago: University of Chicago Press.

yang memunculkan cakepung di dalam
kegiatan sangkep ini, sifat masyarakat

suka serawung atau bergaul,

yang
menjadikan cakepung sebagai media

hiburan dimana saja sesuai kesepakatan

masyarakatnya.  Hal inilah  yang

membuat cakepung memiliki fungsi
sebagai pengikat solidaritas masyarakat
hingga akhirnya menjadi identitas dari
masyarakat Budakeling itu sendiri.
Cakepung juga mencerminkan sikap
kehidupan masyarakat tempat kesenian
ini  tumbuh  dan

berkembang.

Selonding
Jurnal Etnomusikologi

39



