
Selonding  Vol. 21, No.2 : September 2025 
Jurnal Etnomusikologi 

Komodifikasi Kreatif: “Tukang Tabuh” dalam  
Gambang Kromong Kontemporer 

 

Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari 
Institut Seni Indonesia Yogyakarta 

(aminaraiska@gmail.com, sukotjo@isi.ac.id, citra.aryandari@gmail.com) 
 

Penerimaan Artikel  
21 Februari 2025 
 
Review Artikel  
Peer I : 28 Maret 2025 
Peer II : 03 Juli 2025 
 
 
Revisi Artikel  
15 Oktober 2025 
 
Publikasi Artikel  
30 Desember 2025 

 

Abstrak 

Penelitian ini menginvestigasi fenomena komodifikasi dalam konteks 
musik tradisional Betawi, yaitu Gambang Kromong. Gambang 
Kromong sebagai salah satu warisan budaya telah mengalami 
transformasi yang signifikan akibat pengaruh global dan selera pasar 
yang modern. Penelitian ini bertujuan untuk memahami bagaimana 
proses komodifikasi dapat berpengaruh pada identitas budaya 
gambang kromong, termasuk dalam konten musik dan strategi 
pemasarannya. Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah 
metode kualitatif dengan pendekatan etnografis, dan menggunakan 
teknik pengumpulan data berupa wawancara, studi pustaka, observasi, 
dan dokumentasi. Hasil penelitian ini akan menujukkan bahwa sistem 
komodifikasi ternyata mampu membawa dampak yang positif dan 
negatif terhadap Gambang Kromong. Satu sisi, popularitas yang 
meningkat dan pembaharuan dapat memperluas jangkauan penonton 
dan peningkatan apresiasi terhadap musik tradisional, namun di satu 
sisi perubahan tersebut juga dapat beresiko terhadap esensi budaya asli 
Gambang Kromong yang dapat tergerus oleh tuntutan pasar dan 
penekanan unsur-unsur komersial. 
Kata kunci: komodifikasi, tukang tabuh, gambang kromong 
 

Abstract 
This study investigates the phenomenon of commodification in the 
context of Betawi traditional music, Gambang Kromong. Gambang 
Kromong, as a cultural heritage, has undergone significant 
transformation due to global influences and modern market tastes. 
This study aims to understand how the commodification process can 
affect the cultural identity of gambang kromong, including its musical 
content and marketing strategies. The method used in this study is a 
qualitative method with an ethnographic approach, and data 
collection techniques include interviews, literature studies, 
observation, and documentation. The results of this study will show 
that the commodification system can have both positive and negative 
impacts on gambang kromong. On the one hand, increasing 
popularity and innovation can expand the audience reach and increase 
appreciation for traditional music. However, on the other hand, these 
changes can also risk the essence of gambang kromong's original 
culture, which can be eroded by market demands and the emphasis 
on commercial elements. 
Keywords: commodification, percussionists, gambang kromong 
 

 

94 

mailto:aminaraiska@gmail.com
mailto:sukotjo@isi.ac.id
mailto:citra.aryandari@gmail.com


Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

A. Pendahuluan 

 Gambang Kromong sebagai salah 

satu kesenian musik yang hidup di 

masyarakat Betawi adalah salah satu 

bentuk musik yang mudah terpengaruh 

secara signifikan akibat faktor-faktor 

eksternal, seperti globalisasi, modernisasi, 

dan perubahan sosial lainnya. Pertunjukan 

Gambang Kromong kini mengalami 

perkembangan pesat. Hal ini disebabkan 

tuntutan pasar yang menginginkan 

kreativitas baru, sehingga penyajian 

Gambang Kromong tidak monoton. 

Maka, munculah inovasi dengan 

menambahkan instrumen-instrumen 

musik barat seperti gitar dan bass elektrik, 

keyboard, dan saksofon guna menarik 

audiens yang lebih luas. Inovasi ini 

melahirkan istilah baru, yaitu Gambang 

Kromong 'Asli' yang masih 

mempertahankan instrumen tradisional 

dan Gambang Kromong 'Kombinasi' yang 

mengkolaborasikan beragam alat musik 

tradisi maupun modern. Tujuannya tentu 

untuk menyuguhkan sajian musik yang 

lebih hidup dan dinamis sesuai selera pasar 

masa kini. 

 Gambang Kromong merupakan 

perpaduan dari etnis Tionghoa dan etnis 

Jawa. Terlihat dari instrumen yang 

digunakan, seperti alat musik gesek dan 

tiup dari budaya Tionghoa, kendang dari 

Sunda, serta gamelan Jawa seperti 

gambang, kromong, kempul, kecrek, dan 

gong. Proses akulturasi inilah yang 

membuat proses transmisi pengetahuan 

Gambang Kromong cenderung lambat. 

Sebagai kesenian non-literatif yang 

diturunkan secara lisan, ansambel ini harus 

disampaikan langsung dari senior ke junior 

tanpa adanya notasi tertulis.2 Hanya 

dengan sering berlatih dan meniru, 

seorang pemusik Gambang Kromong 

dapat menguasai keahliannya. Hal ini 

menyebabkan regenerasi Gambang 

Kromong tidak berjalan dengan baik 

bahkan terancam punah. Di Jakarta 

terdapat institusi yakni SMKN 57 Jakarta 

yang menjadi wadah agar regerasi 

Gambang Kromong terus berjalan, tidak 

hanya diturunkan secara lisan. 

Melihat derasnya arus 

modernisasi saat ini, Gambang Kromong 

tengah menghadapi tantangan baru. 

Terdapat banyak kelompok Gambang 

Kromong yang mencoba beradaptasi 

dengan selera pasar kontemporer. 

Komodifikasi budayamerupakan salah 

satu isu kontemporer yang berkembang 

seiring dengan pemikiran globalisasi di era 

pasca modernitas ini.4 Menurut Soedarso 

Sp, seni kontemporer adalah seni yang 

hidup pada masa kini, yang merupakan 

pengembangan atau kelanjutan dari seni 

95 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

modern, dengan mencakup berbagai 

eksperimen dan pendekatan baru (Sp 

2006). 

Dewasa ini dapat dilihat bahwa 

anak muda pada hari ini, khususnya di 

daerah Jakarta, lebih senang dengan musik 

yang bervariatif. Oleh sebab itu, 

perubahan nilai budaya seringkali terjadi. 

Iranto (2016) menjelaskan bahwa 

Komodifikasi merupakan gambaran 

tentang proses barang dan jasa diproduksi 

dengan cepat sebagai komoditas untuk 

kebutuhan pasar. Sebagai kebudayaan 

yang mudah dipengaruhi oleh sistem 

komodifikasi, Gambang Kromong 

menghadapi beberapa tantangan dan 

perubahan dalam hal konten, ekspresi, dan 

penyebaran. Gambang Kromong 

mengalami transformasi dalam konten 

musiknya, contohnya yaitu ketika publik 

kini menginginkan sajian musik yang lebih 

dinamis dan atraktif dengan 

menggabungkan unsur tradisional dan 

konsep musik pop, elektronik, jazz, hingga 

beatbox. Tradisi lama sering kali 

disesuaikan atau diubah agar lebih sesuai 

dengan selera pasar atau permintaan 

publik.  Hal ini bisa mencakup 

penggunaan instrument modern, lirik yang 

lebih komersial, atau penggabungan 

dengan genre musik lain yang bisa 

menjadikannya lebih menarik untuk 

banyak pendengar.  

Melihat hal di atas, sayangnya 

hanya segelintir grup Gambang Kromong 

yang mampu mengikuti tren ini, salah 

satunya Tukang Tabuh. Kelompok musik 

beraliran neo-tradisional asal Jakarta ini 

berupaya mengemas ulang musik 

Gambang Kromong agar tetap eksis di era 

milenial sejak tahun 2015. Mereka 

melakukan eksplorasi kreatif tanpa 

menghilangkan akar tradisinya. Hasilnya, 

pertunjukan Tukang Tabuh begitu 

dinamis dan artistik, menyatukan irama 

tradisional dengan improvisasi 

kontemporer.  Kontemporer yang 

dimaksud disini yaitu merujuk pada 

dimensi waktu dan seni masa kini. 

Bagaimana komunitas Tukang Tabuh ini 

berupaya untuk menggabungkan, 

mengkolaborasikan, serta bereksperimen 

untuk menggabungkan musik tradisional 

dengan musik modern. Tidak hanya 

instrumen, tetapi juga pada unsur musik 

yang disajikan. 

Di bawah pengaruh 

komodifikasi, komunitas Tukang Tabuh 

sering kali mengalami modifikasi dalam 

penampilannya untuk memenuhi harapan 

dan ekspektasi pasar yang lebih luas. Selain 

itu, penyebaran dan aksesibilitas juga 

menjadi salah satu aspek penting dalam hal 

96 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

komodifikasi. Dalam hal ini, karya-karya 

Tukang Tabuh dapat dinikmati dan 

dijangkau oleh khalayak luas melalui 

beberapa platform digital seperti 

YouTube, Spotify, dan Bandcamp. Tidak 

hanya mengaransemen, Tukang Tabuh 

juga bisa mengiringi tari dan teater. Dalam 

hal ini, Tukang Tabuh menjadi salah satu 

kelompok kesenian yang melakukan 

komodifikasi terkait hal tersebut. Mereka 

mengeksplorasi lagu-lagu tradisionaltetapi 

dihadirkan dengan nuansa kekinian, salah 

satunya adalah lagu "Jali-Jali". 

"Jali-Jali" aransemen Tukang 

Tabuh dikemas secara tekstual 

mempunyai nilai yang berbeda, 

memadukan unsur tradisi dengan modern 

sehingga cukup populer dan mampu 

mengikuti gaya musik di era industri 

budaya. Wilayah aransemen lagu "Jali-Jali" 

merupakan relasi baik medium dan idium 

yang dihadirkan, terlihat dari genre musik 

yang beragam. Grup musik Tukang Tabuh 

dalam karyanya "Jali-Jali" berhasil 

menggabungkan musik etnis suku Betawi 

dengan unsur-unsur musik lain seperti 

musik pop, jazz, salsa, dan beatbox. 

Pencampuran musik etnis dan musik barat 

tersebut yang menjadikan "Jali-Jali" 

memiliki ciri khas tersendiri. 

Permintaan pasar yang dihadapi 

grup Tukang Tabuh ini menarik untuk 

dikaji lebih lanjut, di mana tuntutan 

pengembangan atas musik tradisional 

menjadi catatan yang tidak dapat 

dinisbikan dalam eksistensi musik tersebut 

dalam masyarakat. Kehadiran Gambang 

Kromong di Jakarta saat ini tergantung 

pada acara-acara pemerintah daerah dan 

tergantung selera pasar. Gambang 

Kromong tidak lagi menjadi kesenian yang 

statis dalam arti tampil seperti sedia kala, 

tetapi keinginan pasar mengarahkan 

kesenian ini untuk berkreasi lebih dinamis.  

Berdasarkan pemaparan di atas, 

penelitian ini akan merujuk pada 

bagaimana grup Tukang Tabuh 

memproduksi musik Gambang Kromong 

untuk memenuhi selera pasar. Dengan 

demikian, Tukang Tabuh sebagai salah 

satu penggiat budaya menunjukkan bahwa 

di bawah pengaruh sistem komodifikasi, 

Gambang kromong sebagai kesenian 

musik tradisional dapat beradaptasi dan 

berubah dalam era modern. Sementara 

perubahan ini juga membawa peluang 

yang baru, juga penting untuk 

mempertahankan esensi budaya yang 

mendasarinya agar tidak hilang dalam arus 

globalisasi dan komersialisasi yang terus 

berkembang. 

 

 

 

97 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

Akulturasi Herkovits 

Herskovits (1958)  mengatakan bahwa 

Akulturasi adalah pencampuran dua 

kebudayaan yang bertemu dan saling 

mempengaruhi. Teori yang dikemukakan 

oleh Melville J. Herskovits ini akan 

mengupas persoalan mengenai bagaimana 

Tukang Tabuh memproduksi musik 

Gambang Kromong untuk memenuhi 

selera pasar. Melalui hal tersebut maka 

akan tampak bagaimana Gambang 

Kromong bertemu dengan kebudayaan-

kebudayaan lain seperti pop, jazz, salsa, 

dan beatbox.  

 

B. Metode Penelitian  

Menurut Moleong (2011) 

penelitian kualitatif yaitu penelitian untuk 

memahami fenomena tentang apa yang 

dialami oleh subjek penelitian misalnya 

perilaku, persepsi, motivasi, tindakan, dan 

lain-lain yang kemudian dideskripsikan ke 

dalam bentuk kata-kata dan bahasa. Data-

data yang dihasilkan dalam penelitian ini 

akan disajikan secara deskriptif analisis. 

Penelitian kualitatif dengan pendekatan 

etnografi untuk memahami komodifikasi 

dan produksi musik Gambang Kromong 

kontemporer secara mendalam. Etnografi 

ditinjau secara harafiah dapat berarti 

tulisan atau laporan tentang suatu suku 

bangsa yang ditulis atas hasil penelitian 

lapangan (Mohammad Siddiq 2019). 

 

C. Hasil dan Pembahasan 

Herskovits (1958) dalam buku 

“Acculturation: The Study of Culture 

Contact” menekankan bahwa akulturasi 

merupakan proses dua arah, di mana 

kedua budaya yang bertemu saling 

mempengaruhi satu sama lain. Dalam 

konteks Tukang Tabuh akulturasi budaya 

dilakukan dalam rangka memenuhi selera 

pasar seperti yang dijabarkan di atas. 

Jali-jali terkenal dalam sajian musik 

Gambang Kromong karena lagu ini 

menggambarkan sindiran terhadap 

kehidupan masyarakat Betawi. Akulturasi 

budaya Tionghoa dan Betawi menjadi 

salah satu faktor terbentuknya “Jalijali”. 

Hal ini terlihat dari ide dalam “Jali-jali” 

yang diawali dengan menyatunya musik 

gamelan dan orkes khim sehingga 

membentuk sebuah musik yang diberi 

nama Gambang Kromong. Hal ini 

menjadikan warna baru dalam belantara 

musik tradisional Betawi saat itu sehingga 

lagu Jali-Jali menjadi lagu yang populer. 

Pada awalnya, lagu "Jali-jali" hanya 

dimainkan di kelenteng dalam rangka 

merayakan penutupan Tahun Baru Imlek 

atau Cap Go Meh. Namun, seiring 

berjalannya waktu, lagu ini tidak hanya 

98 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

dimainkan dalam perayaan tersebut, tetapi 

juga dipertunjukkan dalam acara-acara 

hiburan di Jakarta. 

Tukang Tabuh kembali 

membawakan lagu Jali-jali dengan 

aransemen yang selalu diperbarui. Kali ini, 

Tukang Tabuh diminta oleh 

penyelenggara salah satu acara untuk 

mengembangkan aransemen lagu Jali-jali 

lebih lanjut. Tukang Tabuh berhasil 

bereksplorasi dengan menggabungkan 

Gambang Kromong dan musik-musik lain 

seperti jazz, beatbox, dan sebagainya. Pada 

aransemen terbaru lagu Jali-jali, Tukang 

Tabuh mengeksplorasi penggabungan 

Gambang Kromong dengan musik digital 

dan musik modern lainnya. Mereka 

menggunakan squenser dan beat yang 

kekinian dalam aransemen ini. Eksplorasi 

tersebut merujuk pada musik yang sedang 

populer dan modern saat ini.  

Pada umumnya, Gambang 

Kromong dibawakan dengan nada dasar 

D=Do, namun berbeda dengan Jali-Jali 

Ujung Menteng yang dibawakan oleh 

Tukang Tabuh. Tukang Tabuh 

menggunakan nada dasar C=Do dan 

memiliki tempo 120BPM. Lagu ini digarap 

dan dikembangkan dengan memadukan 

musik gambang kromong dengan unsur-

unsur musik lain seperti musik digital. 

Lagu "Jali-Jali" memiliki kebebasan dalam 

penciptaan liriknya yang berbentuk 

pantun. Para penyanyi dapat secara 

spontan menciptakan pantun dalam lagu 

ini. Meskipun demikian, terdapat syarat 

khusus yaitu pada bagian awal dan akhir 

lagu harus menggunakan lirik pembuka 

dan penutup yang sudah baku. Pada 

bagian pembuka, lirik yang digunakan 

adalah "Ini dia si Jali-Jali lagunya enak 

lagunya enak merdu sekali". Sedangkan 

untuk menutup lagu, lirik yang digunakan 

adalah "Jalilah jali dari cikini sayang Jali-jali 

dari cikini jali jali sampai disini". Jadi 

meskipun isi pantunnya bebas, tetapi 

pembukaan dan penutupan lagunya 

menggunakan pola lirik yang sudah 

ditetapkan. 

Seperti yang dijelaskan 

sebelumnya bahwa komodifikasi 

menyebabkan adanya perubahan dalam 

aspek-aspek musikal Gambang kromog, 

yakni pencampuran atau fusi unsur-unsur 

tradisional dan modern dalam produksi 

musik Gambang Kromong oleh Tukang 

Tabuh. Proses akulturasi ini dilakukan 

demi membuat Gambang Kromong tetap 

eksis dan populer di tengah perubahan 

selera musik kontemporer. Hal tersebut 

dapat dilihat sebagai berikut. 

 

 

 

99 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

1. Bagian Intro 

Jali-jali tradisional: 

Biasanya pada Jali-jali tradisional intro 

hanya diawali dengan tiga nada yaitu, do, 

mi, dan sol, kemudian langsung 

memulainya dengan lirik lagu. Pola intro 

pada jali-jali tradisional: 

 

Jali-jali aransemen Tukang Tabuh: 

pada bagian intro, instrumen gambang 

memulai dengan pola garap berikut  

Pola garap Gambang pada introduksi: 

 

Diikuti dengan permainan 

gendang dan multiple yang terdiri dol, 

snare, simbal dan kecrek. Kemudian 

diikuti permainan kongahyan dan 

kromong. Pada bagian intro ini juga 

menggabungkan unsur musik samba. 

Tempo samba umumnya dimainkan dalam 

tempo yang cepat, sekitar 100-120 ketukan 

per menit, untuk menciptakan suasana 

energik dan bergairah, sama halnya dengan 

lagu Jali-jali yang diaransemen oleh 

Tukang Tabuh. 

Pola garap Kongahyan pada introduksi: 

 

Pola garap Kromong pada introduksi: 

 

Pola Unison Introduksi: 

 

 

2. Verse  

Pola Gambang Kromong tradisi: 

 

Pola Gambang Kromong aransemen 

Tukang Tabuh: 

 

Pada bagian verse ini 

menggabungkan unsur musik funk. 

Groove yang dinamis Musik funk 

100 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

memiliki groove atau pola ritme yang 

sangat dinamis dan menggairahkan. 

 

3. Bridge 

Pada jali-jali tradisional tidak 

menggunakan bridge, setelah verse 

langsung masuk ke reff. Sedangkan pada 

jali-jali aransemen Tukang Tabuh 

membuat garapan bagian bridge. 

Pola Gambang Kromong aransemen 

Tukang Tabuh: 

 

Pada bagian ini Gendang 

menggunakan pola bongo/konga dan 

menggabungkan unsur musik samba. 

Kemudian pada saat vocal rapp 

menggunakan unsur musik trap. Salah satu 

ciri khas utama musik trap adalah 

penggunaan beat triplet atau pola ritme 

tiga ketukan yang dimainkan dengan cepat 

dan repetitif. Ini menciptakan efek rapping 

atau vokal yang terdengar seperti terbata-

bata. 

 

4. Reff  

Pola Gambang Kromong tradisi: 

 

Pola Gambang Kromong aransemen 

Tukang Tabuh 

 

Pada bagian reff juga menggabungkan 

unsur musik samba tersengar dari pola 

perkusi yang dimainkan. 

 

5. Interlude  

Pada jali-jali tradisional interlude 

biasanya diambil dari melodi bagian reff, 

sedangkan pada jali-jali aransemen Tukang 

Tabuh membuat garapan untuk bagian 

interlude. 

Pola Gambang Kromong aransemen 

Tukang Tabuh: 

 

Pada bagian interlude Kembali 

menggabungkan unsur musik trap. Dilihat 

dari penggunaan beat triplet atau pola 

ritme tiga ketukan pada pola garap 

Gambang Kromong tersebut. 

 

101 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

6. Coda  

Pada jali-jali tradisional biasanya 

coda hanya dirit atau diperlambat tempo 

sebelum mengakhiri lagu. Tidak ada pola 

garap khusus pada bagian coda jali-jali 

tradisional. Sedangkan pada jali-jali 

aransemen Tukang Tabuh membuat 

garapan khusus untuk bagian coda. 

Pola Gambang Kromong aransemen 

Tukang Tabuh: 

 

Berdasarkan paparan di atas 

tampak bagaimana komunitas Tukang 

Tabuh melakukan akulturasi budaya dalam 

mengembangkan musik Gambang 

Kromong, sesuai dengan teori akulturasi 

budaya yang dikemukakan oleh Melville J. 

Herskovits. Herskovits menekankan 

bahwa akulturasi merupakan proses dua 

arah, di mana dua budaya yang bertemu 

saling memengaruhi satu sama lain. 

Sehubungan dengan hal itu, Tukang 

Tabuh menginginkan sajian musik 

tradisional yang tidak membosankan, 

dengan memberikan sentuhan-sentuhan 

baru dari segi gaya musik yang lebih 

progresif dan tertata rapi melalui proses 

aransemen. Mereka memberikan intro 

yang sebelumnya tidak lazim dalam tradisi, 

yang biasanya hanya mengalir sesuai 

kemampuan pemainnya saja. Yang 

dibangun oleh Tukang Tabuh saat ini 

adalah mengatur setiap bagian mulai dari 

intro hingga coda dengan menempatkan 

instrumen-instrumen sesuai porsinya, 

kapan suatu instrumen harus lebih 

menonjol dan pola-pola apa yang cocok 

untuk dimasukkan. 

Selera pasar yang diminta oleh 

pihak yang mengundang Tukang Tabuh 

selalu terdengar aneh dan unik. Hal ini 

sudah menjadi branding Tukang Tabuh 

yang dikenal selalu membuat garapan 

kreasi. Biasanya, garapan yang diminta 

adalah mengaransemen lagu-lagu Betawi 

dengan nuansa kekinian yang sesuai 

dengan selera anak muda. Tukang Tabuh 

melakukan akulturasi dengan 

menggabungkan unsur-unsur musik 

tradisional Gambang Kromong dengan 

elemen-elemen musik modern dan gaya 

musik lain. Mereka mengombinasikan alat 

musik Gambang Kromong dengan musik 

digital, menggunakan squenser, beat 

kekinian, dan pola-pola ritme dari genre 

musik populer seperti samba, funk, trap, 

dan beatbox.  

102 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

Proses akulturasi yang dilakukan 

Tukang Tabuh tidak hanya mengadopsi 

unsur-unsur budaya lain, tetapi juga 

mempertahankan identitas budaya 

Gambang Kromong sebagai musik 

tradisional Betawi. Akulturasi dilakukan 

dengan tujuan memenuhi selera pasar dan 

menjangkau audiens yang lebih luas, 

terutama anak muda, sehingga musik 

tradisional Gambang Kromong dapat 

terus dilestarikan dan diapresiasi. Upaya 

akulturasi budaya yang dilakukan Tukang 

Tabuh sejalan dengan teori Herskovits, di 

mana dua budaya yang bertemu saling 

mempengaruhi satu sama lain, 

menciptakan suatu bentuk baru yang 

menarik dan relevan dengan selera pasar 

saat ini, sambil tetap mempertahankan 

identitas budaya asli Gambang Kromong. 

 

D. Simpulan 

Komunitas Tukang Tabuh telah 

mengambil peran penting dalam upaya 

pelestarian kesenian tradisional Gambang 

Kromong di Jakarta. Melalui pendekatan 

yang kreatif dan inovatif, mereka berhasil 

mengemas sajian musik Gambang 

Kromong dengan nuansa modern yang 

menarik minat generasi muda. Tukang 

Tabuh melakukan proses komodifikasi 

dengan menyesuaikan garapan musik 

mereka sesuai permintaan pasar, seperti 

mengombinasikan musik Gambang 

Kromong dengan unsur-unsur musik 

kontemporer seperti jazz, beatbox, dan 

musik digital. Proses negosiasi budaya 

dilakukan dengan memadukan elemen-

elemen tradisional dan modern secara 

selektif, sehingga menghasilkan identitas 

baru yang khas tanpa menghilangkan ciri 

khas Gambang Kromong. Upaya 

resistensi terhadap dominasi budaya 

populer juga dilakukan dengan tetap 

mempertahankan nuansa tradisional 

dalam setiap garapan mereka, meskipun 

dikemas dengan sentuhan kontemporer.

 

E. Daftar Pustaka 
Herskovits, Melville J. 1958. Acculturation: The 

Study of Culture Contact. Gloucester, 
Mass: Peter Smith. 

 

Iranto, Agus Maladi. 2016. "Komodifikasi 
Budaya Di Era Ekonomi Global 
Terhadap Kearifan Lokal." Journal 
Theologia 232. 

 

103 



Amina Raiska, Sukotjo, Citra Aryandari (Komodifikasi Kreatif...)  Selonding 
pp. 94-104  Jurnal Etnomusikologi 

Mohammad Siddiq, Hartini Salama. 2019. 
"Etnografi Sebagai Teori dan Metode." 
Kordinat 26. 

Moleong, Lexy J. 2011. Metodologi Penelitian 
Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

 

Prier SJ, Karl-Emund. 2004. Ilmu Bentuk Musik. 
Yogyakarta: Pusat Musik Liturgi. 

 

Sp, Soedarsono. 2006. Trilogi Seni: Penciptaan, 
Eksistensi dan Kegunaan Seni. Yogyakarta: 
Badan Penerbit ISI Yogyakarta. 
 

 

104 


